

الرِّحْلَةُ إِلَى الْذَّاتِ

٣

# عَصْرُنَا

وَالْعَدِيشُ فِي زَهَانِهِ الصَّبَاحِ

بقلم

أ. د. عبد الرحمن بكار

دار الفان

دمشق

الرَّحْلَةُ إِلَى الْأَذَّاتِ  
(٣)

عَصْرُنَا

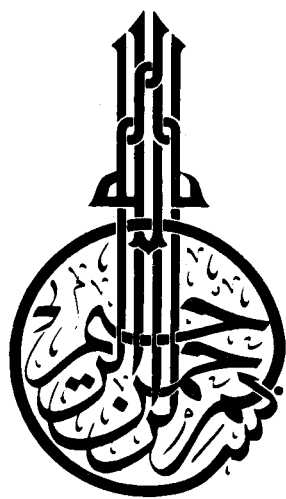
وَالْعِيشُ فِي زَمَانِ الصُّبْحِ

بِقَلْمَنْ

أ.د. عبد الباريم بكار

الْأَذَّاتُ الشَّامِيَّةُ  
بَيْرُوت

دَارُ الْقِيلَمِ  
دَمْشَقُ



الطبعة الأولى

٢٠٠١ - ١٤٢١ م

## حقوق الطبع محفوظة

تطلب جميع كتابنا من :

دار القلم - دمشق : ص ٤٥٩٣ - ت ٤٥٩١٧٧  
الدار الشامية - بيروت - ت ٦٥٣٦٥٥ / ٦٥٣٦٦٦

ص ٦٥٠١ / ١١٣

توزيع جميع كتبنا في السعودية عملاً طربيعه

دار البشائر - جدة : ١٤٦١ - ص ٨٩٥  
ت ٦٦٠٨٩٠٤ / ٦٦٥٢٦٢١

## مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد كان هذا الكتاب الذي بين يدي القارئ مكوناً من خمسة أجزاء، حيث تحدث في الجزء الأول منها عن عصرنا: أوضاعه وملامحه. وتحدثت في الأجزاء الأربع الباقية عن العيش فيه والصعوبات التي يواجهها المسلم الملزوم بالقيام بأمر الله - تعالى - في ظل ظروف وأوضاع كثيرة ما تكون غير مواتية. وقد تناولت في الأجزاء الأربع ما يحتاجه العيش في زماننا الصعب من وعي عميق للواقع، وما يحتاجه هذا الواقع من تطوير وتحسين للأبعاد العقلية والنفسية والجسمية والاجتماعية، بالإضافة إلى تحسين إدارة شؤون العيش.

وقد اقترح علينا الكثير من الإخوة أن نجعل الأجزاء الخمسة في كتاب واحد، حيث إنه ليس من المأثور في (كتاب الجيب) أن يكون ذا أجزاء متعددة. وقد كانت هذه الملاحظة في محلها؛ ولذا فقد اتفق رأيي مع رأي الناشر الأستاذ محمد علي دولة على أن تخرج الطبعة الثانية للكتاب على النحو الذي بين يدي القارئ.

وإني أود أنأشكر كل أولئك الذين زكوا هذا العمل وحثوا على قراءته. وأسأل الله تعالى أن يوفقنا لما هو خير وأبقى. وصلى الله وسلم على عبده ونبيه محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### المؤلف

أ.د. عبد الكليم بكار

السعودية - أبها ، ص . ب ١١٨٣



البَابُ الْأَقْلَ

عَصْرَنَا  
مَلَامِحُهُ وَأَوْصَاعُهُ



## الفصل الأول

### هل يعيش العالم عصراً واحداً؟

إن عنوان هذا الباب، يثير لدى كثير من الناس سؤالاً كبيراً، هو: كيف يمكن القول: إن الناس في الأرض يعيشون عصراً واحداً مع تباين معتقداتهم ونظمهم السياسية والاجتماعية، ومع الاختلاف الكبير في مستوى ما وصلوا إليه من التقدم التقني والحضاري عاملاً؟ .

وهذا السؤال وجيه حقاً؛ فقد كان الناس في القرون الغابرة، يعيشون في عوالم وعصور مختلفة؛ فالعصور الوسطى - على سبيل المثال - تمثل حقبة زاهية بالنسبة إلى المسلمين؛ لكنها بالنسبة إلى أوروبا، فقد كانت عصور ظلام وتخلف هائل. وقد كان ذلك هو الشيء الطبيعي، فصعوبة المواصلات والاتصالات، وقلة البعثات العلمية الجوالة بين الأمم، وقلة السلع التي يتداولها التجار، وتقارب مستويات العيش بين الشعوب المختلفة - كذلك التقارب الذي كان في الأسلحة وأدوات القتال - كل تلك العوامل، وعوامل أخرى لم تتوفر إمكانات جيدة، ولا مغريات قوية لجعل أمم الأرض تتزامن في أفكارها ونظمها وأساليب عيشها . . .

لكن النصف الأخير من هذا القرن، قد شهد انقلاباً خطيراً في كل شيء، وكان أشد تطوراته خطورة ما يسمى اليوم بشورة الاتصالات والمواصلات؛ حيث يشاهد الناس في أقصى المشرق الآن الحدث أثناء وقوعه في أقصى المغرب، بل إن من المأثور اليوم أن يتلقف أهل مدينة في قطير ما أخبار ما يحدث في بعض أحياء

مديتهم عن وسائل أبناء ، ومصادر معلوماتية ، تبعد عنهم آلاف الأميال<sup>(١)</sup> .

لا نعني بما قوله أن البشر صاروا عجينة واحدة ، مصبوبة في قالب واحد ، فهذا غير ممكن لأن مُنافٍ لسنة الاختلاف التي بتها الله - تعالى - في هذا الكون : « وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَرَازُ الْوَلُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴿٦﴾ إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ » [هود: ١١٨ - ١١٩] .

ولكن المقصود أن فكرة وجود عالم أول وثان وثالث التي هيمنت مدة طويلة من الزمن ، لم تعد موجودة الآن ، فعلى الأرض اليوم عالم واحد فقط ؛ وإطلاق كلمات مثل (العالم الإسلامي) و(العالم الغربي) لا يُراد منه سوى التمييز بين بقع وأماكن جغرافية وسوى الدلالة على تابين عقدي ومصلحي .

ولا نعني - بالطبع - بواحدية العالم أننا نعيش عصراً واحداً في النظم السياسية ومستويات العيش ؛ حيث إن هناك تفاوتاً كبيراً في واقع الأمر بين بلد مثل الصومال أو أوغندا وبين بلد مثل فرنسا أو اليابان . . . وإنما نعني أن هناك أفكاراً وقيماً وأساليب وأملاً وطموحات تهيمن على معظم شعوب الأرض ، ونفوذها آخذة في الاتساع يوماً بعد يوم .

ـ شعوب الأرض تنقسم اليوم إلى قسمين : قسم ينتج ويحقق كثيراً من مبادئ هذا الزمان في حياته اليومية ، وقسم يستهلك ، ويتمنى أن يصبح عصرياً ، ويخطط لذلك .

إذا تساءلنا : هل هناك شعب في الأرض لا يرى في المؤسسات التعليمية والتربية والمهنية والتقنية وسيلة ، لا بديل عنها للتقدم في مدارج التحضر ؟ .

هل هناك شعب لا يتطلع إلى أن توفر له إمدادات المياه والكهرباء ، وخطوط الهاتف ، والطرق المعبدة ، وقنوات الصرف الصحي ، والخدمات البلدية المختلفة ؟ .

---

(١) أثناء حرب الخليج الثانية كان سكان الكويت يسألون أبناءهم في (أمريكا) عما يحدث داخل بلادهم ! .

هل هناك شعب لا يتطلع إلى أن يؤسس في حياته علاقات قائمة على نيل الحقوق وأداء الواجبات، إلى جانب بناء حياة تسودها الاستقامة الإدارية وتكافؤ الفرص ومحاصرة الفساد والرشوة والتسيب؟ .

هل هناك شعب لا يتطلع إلى تحقيق ولايته على نفسه عبر مؤسسات شعبية ورسمية ، تمثل حقوقه، وتنافع عن قضيائاه، وتحسّس مشكلاته؟ .

هل هناك شعب لا يرثى إلى أن يساهم في الحضارة الحديثة بغزاره وكفاءة من خلال العطاء الثقافي والمادي ، ومن خلال التفوق العلمي والتكنولوجي؟  
أعتقد أن الجواب على كل هذه الأسئلة وما شابهها هو (لا).

ولا يعني كل هذا بالطبع تساوي درجات التطلع لدى أبناء الشعوب ولا تساوي درجات الوعي بهذه المطالب ، لكن لا خلاف - فيما أظن - أن كل ما ذكرناه يعد مطالب ملحة لكل الأمم ، ومعظم أفراد الناس ، ومن نال حظاً من ذلك طالب بالمزيد المزيد؛ لأن الحصول على شيءٍ من تلك المطالب هو نفسه الذي يحفز على العمل لنيل المزيد منها.

هذه المطالب الأممية ، تستدعي درجة ما من التوحد في عدد ، لا يكاد يحصى من البنى الفكرية والنظم السياسية والإدارية والأساليب التنفيذية ، مما يكسو الناس في هذا الزمان حلية (المعاصرة) في جوانب الحياة المختلفة . هنا نشير إلى السؤال الثاني : عصر من يعيش العالم اليوم؟

لا ينبغي أن نختلف أن الدول والشعوب التي تنتج القيم المعاصرة ، ونظم تحقيقها ووسائله هي الأمم التي ترك أقوى البصمات على العصر الذي نعيش فيه ، من خلال ما تضعه من شروط ومواصفات للعيش والارتقاء الحضاري ، ومن خلال الهيمنة الأدبية والمادية التي تمكّنها من الحراك الدولي والاستفادة من ضعف الضعفاء وجهل الجهلاء واحتراط الخصوم والأعداء . . .

✓ في الحديث الصحيح : «لتَبْعُنَ سَنَنَ مَا كَانَ قَبْلَكُمْ شَبِيراً وَذِرَاعاً وَذِرَاعاً حتى لو دخلوا جحر ضبٍّ تبعتموهـ . قلنا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟

قال : فمن؟ . إن السير خلف الآخرين خطوة خطوة ، حتى لو دخلوا مداخل ضيقه ومهلكة ، وعملوا أعمالاً لا خير فيها ، ولا معنى لها - لم يتحقق في عصر من العصور كتحققه في هذا العصر . إن الحديث يشير إلى أمم تقاد ، وشعوب تتبع ، والذي ينظر اليوم في نهم الشعوب الضعيفة إلى استيراد كل شيء من الدول التي تقاد الحضارة ؛ ما هو نافع وما هو ضار - على حد سواء - يتأكد له دقة التشبيه بدخول حجر الضب ! .

على مقدار ما تسهم الشعوب المقودة في إنتاج قيم ونظم وأدوات ، تسهل الحياة ، وتحل المشكلات - ترك بصماتها على العصر الذي نعيش فيه ، وتبلغ رسالتها ورؤيتها في الحياة .

إن من الثابت أن قدرة بني البشر على التمييز بين الجيد والرديء ، ليست قوية ، كما أن قدرتهم على مناقشة الأفكار وتمحیصها أيضاً محدودة ؛ ولذا فإن أي فكر أو نظام يحظى بدعایة مناسبة ، ويتمكن من الوصول إلى الآخرين ، سينجده أنصاراً ومؤيدين وأتباعاً .

ومشكلة الأمم الضعيفة لا تقتصر اليوم على ضعف إنتاجها الحضاري ، وإنما تتجاوز ذلك إلى معاناتها من العجز عن عرض ما لديها من قيم وخبرات ونظم ، وتسويقه في بلاد الأمم المتقدمة المغروبة والمصادبة بعقدة الأقوى والأكبر والأصلح . . .

### نحن والغرب :

إن الذي يتأمل في الخلفيات الثقافية ، والعوامل غير المرئية التي تشكل البنية الأعمق لتصوراتنا وسلوكياتنا - سيجد أن هناك تشابكاً ضخماً بين عدد ، لا يكاد يحسى من أنواع المعطيات المكانية والزمانية ، وأشكال التلاقي الأممي على الصعد المختلفة . ولطالما رأت الأمم أنفسها وإنجازاتها في مرايا جيرانها وحلفائها ، كما رأتها في مرايا خصومها ومنافسيها ؛ بل إنه يمكن القول :

إن وعي الأمم بما لديها ، يظل غير مكتمل ، ما لم يتتوفر لها كيانات مناوئة ،

تختلف عنها اختلافاً بيئناً، فتتمكن بذلك من المقارنة والموازنة والمحاكمة والقد  
والمراجعة والتصحيح . . .

عند محاولة النظر في المرتكزات والأسس التي تشكل ملامح إحساسنا  
الحضاري، وتصورنا عن التخلف والتقدم والنهاوض - نجد أنها دائماً تتبلور عن  
طريق تداخلها مع ما يثمره الاتصال بـ(الغرب) باعتباره ( الآخر) بالنسبة إلينا؛  
فالمسلمون لا يأبهون كثيراً لما يقع في الصين أو اليابان أو روسيا، ولا لما يتم  
إنجازه هناك ، باعتبار أن تلك الأمم - مهما كانت مغایرة لنا - تمثل بالنسبة إلينا  
كيانات مغایرة أكثر من أن تكون منافسة ، على حين يرون في أوروبا الغربية  
وحفيقاتها من نحو أمريكا وكندا وأستراليا جهات مضادة ومناقضة.

في القرن السابع الميلادي كان يطفو على السطح تشاحن وخلاف بين  
النصارى حول طبيعة المسيح ، وحول صلة اليهودية بالنصرانية ، وعلاقة العقل  
بالإيمان ، والفرد بالكنيسة . . آنذاك بزغ فجر الإسلام؛ ليقدم رؤية شاملة للكون  
والحياة ، وليكشف زيف الأوهام والظنون لدى الملل والتحل المختلفة؛ لا سيما  
النصرانية واليهودية . وخلال قرن من الزمان تمددت رقعة الإسلام الفكرية  
والجغرافية في مناطق ، كانت تعدّ معاقل أساسية للنصرانية ، وكان ذلك يمثل  
نقطة الاحتكاك الأولى بين الإسلام والنصرانية ، الأول يصعد ويتقدّم ويبني ،  
والثانية تتراجع ، وتختسر أرضاً ، كانت تعدّها مكاسب ثابتة .

في القرنين السادس والسابع الهجريين - الثاني عشر والثالث عشر  
الميلاديين - تعاظم الاحتكاك والالتقاء بين الإسلام والنصرانية عبر محورين  
أساسيين: الأول هو المحور الفكري ، حيث تأثر الأوروبيون تأثراً بالغاً بالفكرة  
الحضاري الإسلامي عبر تعلم العربية ، وعبر الترجمات من العربية إلى اللاتينية  
على الشاطئ الشمالي للبحر الأبيض المتوسط خاصة في إسبانيا وجنوب إيطاليا  
وصقلية . . .

أما المحور الثاني ، فقد كان يتمثل في الحروب الصليبية التي بدأت قبل  
نهاية القرن الخامس ، ولم تنتهِ إلا قُبيل انتهاء القرن السابع الهجري عندما تمَّ

تصفية النفوذ الصليبي في الشام . وكان يصاحب النصر العسكري الإسلامي نوع من الانبهار الغربي بالحضارة الإسلامية وتفوقها في المجالات التنظيمية والمدنية والصناعية . . .

بعد القرن السابع الهجري - الرابع عشر الميلادي - أخذ نجم العالم الإسلامي في الأفول ، وأخذ نجم أوروبا في السطوع ، حيث ابتلي المسلمون بخبو نار الاجتهد إلى جانب ضعف الالتزام ، والتفكك السياسي ، وانتشار الجهل والفقر واجترار الذات ، والتباس سبل النجاة والارتقاء . . .

أما الغرب فقد بدأ يستفيد مما أخذه عن المسلمين ، وأضاف إليه الكثير من الإبداع والاختراع والاكتشاف . . وظل كل من الفريقين مشغولاً بذاته وهمومه إلى أن جاء القرن التاسع عشر ، وبدأت حركة الاستعمار الحديثة ، وحصل الالتقاء الأخير الذي ما زال يعمق ويتمدد في أبعاد جديدة إلى يومنا هذا .

ويلاحظ أن مسار المسلمين ومسار الغربيين يشكلان خطين متداخلين على التبادل ؛ فحين يكون المسلمون في القمة ، يكون الغربيون في القاع . وإذا كان الغربيون في القمة كان المسلمين في القاعدة . عندما يكون المسلمين في طور الأستاذية ، يكون الغربيون في طور التلمذة . وعندما يكون الغربيون في طور الأستاذية ، يكون المسلمين في طور التلمذة . . .

من المهم لفهم العصر الذي يعيشه المسلم اليوم أن نعرف الصور المتبادلة بيننا وبين الغرب : ما هي الصورة المنطبعة في ذهن الغربيين عن المسلمين ، وما هي الصور المنطبعة في ذهن المسلمين عن الغربيين ؟ لأن تلك الصور هي التي تحدد المواقف ، وتغذى التوجهات الفكرية والتجديفات السلوكية لدى الطرفين ؛ ولا سيما الطرف المسلم .

أما صورة الإسلام في ذهن الغربيين فهي صورة غامضة ، يكتنفها الكثير من الجهل والتشوش ؛ فعلى الرغم من الحروب الدامية التي شنتها الغرب على المسلمين في المنطقة العربية من آسيا ، وفي الهند والبلقان وأفريقيا ، وعلى

الرغم من كل العلوم والمعارف الإسلامية التي كان قد نقلها إليه من قبل إلا أنه لم يكن يحفل أبداً بمعرفة كنه الإسلام وجوهره - للأوضاع الفردية طبعاً شأن خاص - وكان المأمول من وراء حركة الاستشراق الهائلة أن يتتوفر للغرب معرفة أفضل بالإسلام.

إلا أن الواقع هو أن قلة قليلة من المستشرين استطاعت النفاذ إلى أعماق الموضوعات التي عالجوها وإقامة دراسات أصيلة وافية حولها عبر منهجية منطقية، مدركة لخفايا تلك الموضوعات ومشكلاتها. وإن النظر في ترجمات القرآن الكريم إلى لغات أوروبا المختلفة، يوقفنا على مدى ضحالة استيعابهم للطرح الفكري والحضاري للإسلام في الجوانب وال المجالات المختلفة.

أما العامة وأشباه العامة في الغرب، فإن اعتقادهم بها مشية الشعوب النامية - والإسلامية خاصة - وألا فائدة تُرجى من وراء معرفة أحوالها - أدى إلى جهل عريض بجغرافية العالم الإسلامي وتاريخه ودينه ومجمل شؤونه، مما هيأهم على نحو فريد للوقوع فريسة سهلة في شباك رغبات كتاب وصناعة الروايات والأفلام ووسائل الإعلام، والتي رسمت صورة قاتمة للشرق عامة؛ فالشرقي ذو نزوات مفاجئة غير مألوفة، كما أنه أسير الغضب الأعمى، فظ غليظ قاسي، وهو قبل ذلك سادر في الملذات، أسير الشهوات، معربد بين القيان الحسان والألحان والكؤوس والندمان!!.

الشرق موطن السحر والخرافات والأوهام، وظلام المعابد، وتعاويذ الكهان. وهو موطن النسل الوفير والكوارث الطبيعية من الفيضانات والزلزال التي تحصد الألوف. وهو لا يعرف حرية الأفراد، بل الظلم والجحود وأكل الحقوق. والبلدان الشرقية التي أحرزت بعض التقدم التقني، أحرزته بأموال الغرب ومنهجية الغرب وتقنياته الغرب ...

ويحظى العالم الإسلامي بنوع من الخصوصية في الصور الذهنية المنطبعة عنه لدى الغربيين؛ فهو إلى جانب كل ما ذكرناه عن الشرقيين، عالم دموي متطرف إرهابي أصولي ... . وحين سقط المعسكر الشيوعي، صار الغرب ينظر

إلى العالم الإسلامي على أنه العدو القادم الذي ينبغي أن تُرصد تحركاته وأوضاعه. وكلما أحرز المسلمون نوعاً من التقدم في اتجاه التمسك بالإسلام، ازداد خوف الغرب من العالم الإسلامي. والمتأمل يرى أن (الإسلام الأصولي) صار يحتل القمة فيما يشغل الإعلام العالمي، وصار جنرالات حلف الناتو، يضعون في حسبانهم أن أكثر المواجهات العسكرية احتمالاً، لن تكون بين الشرق والغرب، وإنما بين الشمال والجنوب الذي يشغل المسلمين منه حيزاً مهماً.

إن الذي يغذّي هذه الصور، ويعيد تلميعها، هو روابط الحروب الصليبية، وتناقض المصالح الكونية بين أغنياء الشمال وفقراء الجنوب، والتشویه الإعلامي المعتمد الذي تقف وراءه وسائل الإعلام الصهيونية والعنصرية، بالإضافة إلى سوء أحوال المسلمين في كثير من المجالات، وشناعة الأعمال غير المسؤولة التي تقوم بها فئات وجماعات ودول وأحزاب من التعذيب والقتل والاحتراق الداخلي، والخروج على القانون، وانتهاك الحرمات، وأكل الحقوق . . .

أضف إلى كل ذلك أن الغرب لا يستطيع أن يهضم، ويتفهم وضعية، لا ينفصل فيها الدين عن الدولة، كما لا يستطيع أن يستوعب منطقية دين تعطي أحكامه كل حياة البشر، وفي جميع أطوارها؛ فهو دائماً يفهم الدين على أنه شأن شخصي، وعلاقة خاصة بين العبد وربه؛ وهو بذلك ينطلق في نظرته للدين والتدين من خلال معرفته بالنصرانية، وبالكنيسة التي أجلتها العلمانية عن كل موقعها، وحوّلتها إلى مؤسسة تعنى بالخدمات الاجتماعية!

ولو أن الأمر اقتصر على ذلك لهان الخطب، لكن الكنيسة قد أصبحت تضفي المشروعيّة على بعض الأعمال والتصيرات التي لا يمكن لأي دين سماوي أن يقبل بها. وعلى سبيل المثال فإن الكنيسة الإنكليزية، قد أجازت عقد القرآن بين الرجال، وكانت الكنيسة الأمريكية أدخلت من قبل إلى أروقتها الرقص والموسيقى والغناء . . . ولذا فإن مقاييس الغرب للتدين، تدفعه نحو اعتبار كل

مسلم - مهما كانت درجة التزامه - أصولياً .

لست أعتقد أن بإمكاننا أن نغير الصورة القاتمة التي يحملها المواطن الغربي عن الإسلام والمسلمين ، ما لم يتغير واقعنا ، ونردم جزءاً من الهوة التي تفصلنا عن المضامين الأخلاقية والحضارية التي نؤمن ونعتز بها .

أما صورة الغرب في ذهن المسلم فهي - بالطبع - ليست صورة واحدة . ويمكن القول : إن بعض المسلمين يغلب على حسّه احتقار كل ما ينتمي إلى الحضارة الغربية ، إلى جانب الاعتقاد بأن العالم الغربي يتآمر على المسلمين ، وهو أكبر مصدر لشقاهم وتخلفهم . . .

لكن الشريحة العظمى من المسلمين ترى في الغرب نموذج التقدم والنهضة والحداثة والتغيير الاجتماعي ، كما أنه مهد العلم والاكتشاف والتطور الصناعي والتكنى ، إلى جانب أنه يقدم نموذجاً على الصعيد الإنساني ، تُراعى فيه الحقوق ، وتحفظ فيه كرامة الإنسان ، كما أنه نجح في تأسيس قوانين وأعراف تؤمن سهولة التداول للسلطة سلماً . . .

وهذه الانطباعات تتعقّل في أذهان المسلمين كل يوم ، ولا سيما في البلدان التي يشعر فيها الناس بسوء الأحوال وانسداد الآفاق . لا يعني هذا أن هذه الشريحة لا تنتقد الإباحية وتفكك الأسرة والتزعّع المادي المبالغ فيها لدى الغرب ؛ فهذه الأمور وغيرها موضع نقد بالغ ، لكن يغضّ الطرف عنها في كثير من الأحيان انشغالاً بالإيجابيات التي تتناقلها وسائل الإعلام عن وكالات الأنباء الغربية .

بعض المثقفين في بلاد المسلمين ، يحاولون على نحو مستمر تكوين الصور السابقة وتتجديدها عبر طروحات ومقولات ومحاجات عديدة . وببداية الخطأ - على المستوى الفكري والمعرفي - تتبع من النظر إلى تأزم الواقع الإسلامي على أنه صدى لتأزم الفكر الإسلامي ، والثقافة الإسلامية ، مع غض الطرف عن العلاقة الجدلية بينهما ، وعن أن الصحيح أن تأزم الفكر كثيراً ما يكون ناتجاً عن تدهور الواقع المعيش ، وعجزه عن حفظ الفكر ، كي يجدد بنائه ومقولاته ، وطرق عمله .

وحين أغلق باب الاجتهداد في القرن الرابع الهجري، لم يتم إغلاقه بقرار من أي جهة، وإنما أغلق لأن المجتمع لم يعد بحاجة إليه؛ فما كان متوفراً لديه من فكر ومعرفة لم يكن كافياً لتسخير دفة الحياة، والإجابة على تساؤلاتها فحسب، بل كان فائضاً عن الحاجة!

و واضح اليوم أن المزيد من طرح الأفكار والمزيد من النقد للعقل العربي والثقافة التقليدية، لا يصحبه تقدم حقيقي، وإنما المزيد من الشكوى من تدهور الأوضاع والأحوال. وأكثر الذين يحملون رايات الاحتجاج، هم من الفئة الأكثر اعزازاً بالحضارة الغربية، والأكثر إلحاداً على ضرورة تقليدها.

هذا الخطأ الأولي جعل كثيراً من مثقفينا، يبحث عن مخلص من الأزمة الحضارية التي نعاني منها، ووجد أن النموذج الذي يصلح لأن يكون مرجعاً في شؤون الحضارة، ينبغي أن يكون (مطلقاً) حتى يصبح محوراً ومقاييساً، وقد وجدوا أن (العقل الثقافي) الغربي هو ذلك المطلق المنشود، وكل ما فيه ثوابت مطلقات.

وهم بذلك يحوّلون عدداً ضخماً من الأفكار والمفاهيم والنظم إلى مفردات (أيدلوجية)، وفي ذلك خيانة واضحة لدستور العقلانية، وميثاق العقل نفسه. وهم في سبيل النجاح في عملهم ذاك، ييرزون أموراً في شأن المنافس الغربي، ويعيّبون أموراً أخرى: فالحاضر منه في أطروحتهم هو الوجه (العقل)، والغائب منه هو الوجه (المتفعل)؛ الحاضر هو الوجه (الفيلسوف)، والغائب هو الوجه (المتأدلج)؛ الحاضر هو المعيارية الثابتة عبر التاريخ، والغائب هو الذرائية المتبدلة عبر اقتضاءات المصلحة؛ الحاضر والمقبول منه هو ( الآخر الاستراتيجي)، والغائب المسكون عنه هو ( الآخر التكتيكي).

يتجاهل كثير من مثقفينا المنهمكين في جرّنا إلى التماهي مع النموذج الحضاري الغربي - أن بزوغ كثير من النظريات المعرفية والاجتماعية والسياسية في الغرب - كان مقتربناً بدخول الغرب في طور التوسيع الاقتصادي والجغرافي، وغزو القارات، والاستيلاء على كل مكان (حالٍ من حضارة) ولا يمكن لكل ذلك

أن يكون ولد المصادفة.

ولما كان غزو الدول الأخرى ونهب خيراتها، يتناقض مع قيم الحرية والديموقراطية، ومجمل القيم التي بُنيت عليها فكرة الرقي البشري - فإن الغرب كان بحاجة إلى تسويف لأعماله تلك، وابتلى عن تلك الحاجة نزعة عميقة، تقول بتفاضلية الثقافات والمجتمعات والحضارات والأديان، وألت تلك المقوله إلى نظرية (العقليات) التي ظلت وكأنها القول الفصل إلى ما بعد الحرب العالمية الثانية، وأصبح من المسلم به أن البشرية في تطورها التاريخي ومسيرتها الكونية نحو الحضارة، أصناف وأقسام متباينة، وأن الحضارة الغربية تمثل خلاصة التطور الكوني المطلق، بيد أن المجموعات الأخرى، ما تزال (بدائية) تعيش طور التوحش والهمجية وشتى أوجه الانحلال والجهل والفقر والبؤس والتخلف... .

لا أريد هنا أن أصوّر الغرب على أنه مجموعة من الشرور، وأن جميع قيمه بالية، لا حاجة لأحد من الناس في شيء منها؛ فهذا مخالف للواقع، ومخالف لحقوق الإنفاق الذي أمرنا به؛ ولكنني أود أن نفهم الأمور على ما هي عليه مفترقين بين الوجه والقناع، والقول والفعل. كما أود ألا يؤدي الوعي بالأخر إلى احتقار الذات، والصيغورة إلى العدمية والتشاؤمية... وإنما إلى تقويم ما لدينا، واكتشاف إيجابياته وسلبياته، والاستفادة من التجربة الحضارية العالمية، دون تجاهل للخصوصيات، ودون خلط بين التجديد الحضاري والتبعية للأخرين... إننا نؤمن بتلاقي الحضارات وتلاقي الثقافات، ووجود مساحات واسعة للتعاون العالمي، كما نؤمن بالتسامع مع المخالفين، ولكن بشرط ألا يقابل تسامحنا بإنكار المخالف بحق الاختلاف والندية الاعتبارية، والإصرار على الابتزاز الثقافي؛ وإلا فإن الموقف اللائق بنا آنذاك هو رفض الاحتواء والتبعية، وليس الانفتاح والتسامح.

إن عالمية رسالة الإسلام، لا تستوي على سوقها إلا من خلال استهدافنا لهداية العالم كله: قريبه وبعيده، حليفه ومنافسه. وهذا الاستهداف يستدعي

كياسة في التعامل، وفهمًا عميقاً للآخر. وإن منهجنا الإصلاحي الكوني، لا يتأتى له النضج والمناهزة المستمرة للاكتمال من غير تلقي ما لدى الآخرين بعقل مفتوح وإرادة صلبة وعزم أكيد على الاستفادة مما لديهم في تصحيح الأخطاء وسد الثغرات وتلافي أشكال القصور الذاتي . . .

ولا ينبغي أن يغيب عن بالنا أن في الدول غير الإسلامية مئات المسلمين الذين يشكلون أقليات في تلك الدول، ولا بد من مراعاة مصالحهم عند كل حركة مد أو جزر، تتعرض لها علاقاتنا مع تلك الدول.

الغرب غرب، والشرق شرق، ولا يمكن لهما أن يصبحا شيئاً واحداً، ولكن سيكون بإمكان كل واحد منهمما أن يستفيد من الآخر إذا ما راعى كل منهما حقوق الطرف الآخر، وخصوصيته الحضارية، وأخذها بعين الاعتبار في حالات التعاون وفي حالات التنافس والعداء؛ وسنظل نأمل بحصول شيء من ذلك، مهما كانت المعطيات السائدة باعثة على التشاؤم.

\* \* \*

## الفصل الثاني

### قيم ومفاهيم وأوضاع سائدة

إنَّ فهم العصر الذي نعيش فيه، هو الخطوة الأولى التي يجب أن نخطوها نحو التمكُن من العيش فيه على نحو مقبول وفعال. ليس فهم زماننا وواقتنا بالأمر اليسير؛ فالواقع المعيش أشبه بما سماه الفلسفة بـ(الهيولي) وهو أحياناً أشبه بـ(الزئبق) فهو يطأوعك إلى أقصى حد، لكنه يتآبى على التشكيل والقولبة، ف تكون مطاوعته الشديدة خادعة.

وهكذا شأننا مع الأحداث الجارية في عصرنا، فعلى حين يدعى معظم الناس أنهم فاهمون لكل ما يجري ومستوعبون، يأتي من يقول: إن الناس غير دارين بشيء؛ وما يقال ويعلن يعطي انطباعاً مغايراً تماماً لما يجري في حقيقة الأمر.

سبب الصعوبة البالغة في فهم الواقع العام، والعصر - على نحو أعتقد - أن الناس أينما كانوا لا يستطيعون فهم الواقع إلا عبر (إشكالية) أو بنية معرفية فكرية مكونة من ثلاثة عناصر أساسية، هي: معتقداتهم وقيمهם، ومركبهم العقلي، والمعلومات المتعلقة بالشيء أو الحدث الذي يحاولون فهمه. عقائد الناس وقيمهم، بينها درجة ما من التفاوت والتباين؛ حتى إن أبناء الملة الواحدة حين ينظرون إلى عمل ما من زاوية عقدية، لا يرون على درجة واحدة من الوضوح؛ كما أن سلماً القيم والأولويات ليس ذا ترتيب واحد بينهم، ومركباتهم العقلية أو المبادئ الثقافية والمعرفية التي ينظرون من خلالها إلى الأشياء، ليست هي الأخرى موحدة؛ فعلى حين ينظر بعضهم بعيون التفاؤل وحسن النية، ينظر آخرون بعيون الريبة والتشاؤم. وعلى حين يتمتع بعضهم برحابة الأفق والفهم

العميق، يتناول بعضهم الآخر الأمور من زاوية ضيقة، ويستخدم أدوات معرفية بسيطة في الفهم . . .

المعلومات بالقضية موضع الاستبصار متفاوتة تفاوتاً كبيراً بين أهل بلد وأهل بلد آخر، وبين شخص وشخص آخر؛ فالفارق ضخم بين معلومات المباشرين لأمر، ومعلومات الذين درسوا حوله، ومعلومات الذين سمعوا به . . .

هذا التفاوت بين عناصر البنية التي ندرك من خلالها الواقع، يؤدي في الحقيقة إلى تشابك ألف الخيوط والمعطيات والاعتبارات التي تستدعي في النهاية ما لا يحصى من الفهوم والرؤى وزوايا النظر والمواقف وأشكال الاستجابة. وهذا كلّه يجعل فهمنا لعصرنا واقعنا بالتالي نسبياً. وكثيراً ما نجد أنفسنا حيال فهم مسألة من مسائله كمن يدور داخل دوامة، فقدت محورها ! .

إن كل أشكال القراءة للنصوص الشعرية والفلسفية، يمكن أن تُستخدم في قراءة الواقع، وربما استطعنا أن نميز منها ثلاثة أشكال أساسية، هي : القراءة المزيفة، والقراءة العادلة، والقراءة الناقدة المتمعنة، وكل واحدة من هذه القراءات درجات عدة. وإن كل ما سنذكره في هذا الكتاب، لا يعدو أن يكون نوعاً من المقاربة، وتوضيح بعض الملامح والأوضاع، ليس أكثر.

حين نريد فهم قضية بالغة التعقيد؛ فإن مما يعيننا على ذلك، تفتيت تلك القضية إلى أكبر عدد ممكن من الأجزاء؛ وكلما نجحنا في تفتيتها أكثر، كان ذلك أعون لنا على فهم أعمق لها. إذا أردنا - على سبيل المثال - فهم ظاهرة (الفقر) وجب أن نعرف الفقر، ونحدد مرادنا من وراء إطلاق هذه الكلمة، وأن نحدد زمان هذه الظاهرة ومكانها، ونبحث بعد ذلك في جذور الفقر العميقة وأسبابه المباشرة وغير المباشرة، والجهات المسؤولة عن وجوده . . .

ورغم كل هذه التجزئة، فإن فهمنا لهذه الظاهرة، هو فهم مناهز، يروم ولا يصل، ويقترب، ولا يمسك ! .

لا ينبغي أن نهمل في هذا الشأن قضية مهمة، هي علاقات القضية التي

نحاول فهمها، ففي زمان شديد التعقيد كزماننا، يصبح ما تستفيده أية قضية من علاقتها بالقضايا الأخرى بمثابة طبيعة ثانية لها. من العسير جداً أن نفهم ظاهرة كظاهرة الفقر دون فهم تاريخ البلد الذي توطنت فيه الظاهرة، وجغرافيتها وموارده الاقتصادية، والعادات الاجتماعية السائدة فيه، وطبيعة النظام السياسي الذي يحكمه، وفعالية نظامه القيمي في توجيه السلوك، ومدى سيادة القانون والنظم فيه . . .

إني لا أطمح إلى الفهم النهائي، ولا الإفهام الكامل، لكن كل ما أرجوه هو ألا أعطي انطباعات خاطئة عن المسائل التي سأطرق إليها؛ ومن الله الحَوْلُ والطَّوْلُ.

### أولاً - من التفاؤل إلى العدمية :

حين ينسى الإنسان خالقه، وبداية وجوده، وضعفه الشديد أمام عوادي الزمان - فإنه يصبح من البسيير عليه أن يغرق في شبر من قوة، وأن يسير خلف أوهام المكتشفات العلمية، والمخترعات والصناعات، وأن يفسر من خلالها كل مسائل الحياة، حتى مسألة الروح وبداية الخلق! وحين يغادر الإنسان كل الأطر الثابتة، فإنه سيكون عاجزاً عن الإمساك بالكليات الكبرى التي تحدد له مساره، ويتؤسس له علاقته بما حوله؛ وذلك لأن المحك المرجعي آنذاك، سيكون عبارة عن بنية فكرية - كونية، ما فئت تتغير، وتشكل وفق هيكل الحقيقة الذي تطرأ عليه تغيرات مستمرة، من جراء البحوث والكشف والدراسات الجديدة، وبهذا لا تكون ثمة أصول يتحاكم إليها، وإنما بُنيات فكرية ومعرفية انتقائية وتاريخية متغيرة، ولدت في بيئات ذات خصوصيات ثقافية معينة.

ومن العجيب أن يأمل الملحدون وأشباههم في أن تستطيع تلك البناء تقديم تفسير شامل للكون والحياة، وتقديم إطار ومرتكزات صالحة لتقنين العلاقات بين البشر، وتحديد المطالب الأساسية للحياة والأحياء!! . وذلك خطأ - لا ريب فيه - في المنطلق الأساسي الذي وضعه الغرب في هذا الشأن.

يقول (توماس كون): «القرن العشرون الذي يوشك أن يألف، هو بمعنى من المعاني الوجه المقابل للقرن التاسع عشر، على نحو يؤذن بعالم جديد تماماً في فكر وفلسفة إنسان القرن الحادي والعشرين: كان القرن التاسع عشر قرن العقل واليقين، أما القرن العشرون، فهو قرن الشك والاحتمال. وكان القرن التاسع عشر قرن الإيمان بالنظريات والمذاهب، وواحدية النظرية أو المذهب. أما القرن العشرون فهو قرن التمرد والثورة والتعددية. وكان القرن التاسع عشر قرن الثقة في الاستقرار وانتصار الإنسان. أما القرن العشرون فهو قرن الأزمات والصدمات. كان القرن التاسع عشر قرن الذات - الجوهر الفاعلة المتعالية على السياق والتاريخ.. أما القرن العشرون، فهو قرن الذات - الموضوع رهن السياق ووليد التاريخ... أهل القرن العشرين بأزمة عصفت بكل دعائم الثقة، وبكل أركان اليقين، وبكل مبررات استقلال الذات أو الموضوع، وثار العقل على نفسه في سياق من الأحداث الاجتماعية المأساوية، وبقوة دفع التطورات والإنجازات العلمية الطبيعية منها والإنسانية. وتغيرت مقومات الفكر، بل وأسس الثقافة ذاتها... أثبتت نظرية (النسبية) أن أساس العلوم المضبوطة الذي كان يعتبر أمراً بدهياً، يمكن أن يتغير، بعد أن أحاطت الشكوك بجوهر الفيزياء الكلاسيكية».

ربطت نظريات القرن التاسع عشر الخاصة بالتقدم بين شرور البشر وبين حالة التخلف والتطور الاجتماعي؛ وحين وقعت الحرب العالمية الأولى وال الحرب الثانية، وألقيت القنابل الذرية على البشر في اليابان، وارتُكِبَتْ أبشع الفظائع تجاه الضعفاء والنساء والشيوخ -نشأ إحساس قوي بأن التطور الاقتصادي، وانتشار التعليم، واغتناء الثقافات، أمور غير كافية للحِدَّ من الجرائم والتدور الخلقي، وصار هناك من يتساءل: ما جدوى ما ندعوه من التقدم التاريخي إذن؟! .

التفاؤل المبالغ فيه الذي كان يعم الغرب في القرن التاسع عشر، نشأ من أن الغرب، لم يكن يعرف محدودية (العلم) الذي علق عليه كل آماله؛ وقد كان العلم آنذاك في أوله، ولم يكن بالإمكان معرفة تلك المحدودية إلا بعد أن يبلغ العلم مداه، أو يكاد. وحين وصل العلماء إلى طريق مسدود ببحث كثير من

المسائل، ساد في الأوساط العلمية شعور بأن التفاؤل المفرط، هو أول خطوة في طريق التشاؤم والعبث، وانقطاع الرجاء...

بعد التفاؤل المفرط بإمكانية سيطرة الإنسان على الطبيعة، حل الشعور بالتفاهة والانحسار؛ وقد عَبَرَ (الوجوديون) عن الحالة التي صار إليها الوجود الإنساني بأنها: عدم وموت وحصر وهمٌ وضيق، وضياع للفرد في الجماعة، وثرثرة وغثيان وفراغ وعبث... والإنسان على حد تعبير (كامو): تناقض وسخف، ولا معقول، بلا غاية أو هدف، ومصيره الانتحار!.

والوجود الإنساني عند (ميرلو بونتي) و(مارسل): جسم، والنفس أحد أبعاده. ومنذ (كير كجاد) الوجود الإنساني تناقض وفضيحة وعار؛ حتى انتهى كثير من الفلسفات الوجودية إلى العبث واللامعقول، على عكس ما كان عليه الوعي الأوروبي في البداية عندما كان يتسم بالعقل والهدف والغاية والحرية والتقدم والوضوح والاتساق.

إن عالمنا الإسلامي لم ولن يستطيع أن يفلت من روح التشاؤم التي ولدت في بلاد الغرب، وأخذت تسفل في كل شبر في الأرض؛ ونظرة واحدة في معظم الدواوين الشعرية الحديثة، وفي الكتابات الحضارية عامة، بل في أحاديث مجالس السمر لدى العامة والخاصة - كافية لتأكيد أن الناس يشعرون أن أفضل أيام البشرية، قد ولّى، وأن صنوفاً من الآلام والإخفاقات الهائلة، تتظر الأجيال القادمة.

إن إعراض البشرية عن هدي الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - قد جعل التقدم العلمي يقترن بالمزيد من انتشار الفاحشة، والانحلال الخلقي وإدمان المخدرات وفسو الرشوة، والنهب المنظم، والتزوير والغش...

وإن الذين سيتفاعلون مع انتشار هذه الأوبئة لن يكونوا موضوعيين، وإنما سيكونون كمن اختار أن يعني بين القبور!.

النصوص التي تدل على حدوث انهيارات إيمانية وخلقية واجتماعية في آخر الزمان كثيرة، لكن هناك أيضاً نصوص تدلّ على أن هناك ضمن سياق

الراجع حركة مدّ وجزر، وكثيراً من مضات الخير وإشراقات الصلاح؛ هذا بالإضافة إلى أن المسلم مكلّف دائماً أن يفعل كل ما يستطيع، وأن يقدم أفضل ما لديه، مهما كان الوسط الذي يعيش فيه سيئاً وميؤوساً منه، وال المسلمين الملتهمون يعرفون إلى هذه اللحظة طريق العودة، ويعرفون كيف يبعثون في الحياة الأمل والرجاء من جديد، لكن لا بد لذلك من شيء من التضحية، ودفع الثمن الذي يجب أن يدفعه كل من يسبح ضد التيار، ويحاول إنقاذ سفينة مشرفة على الغرق؛ وكل الأثمان الباهظة ستكون قليلة حين يكون العوض الطمأنينة في الدنيا، والنجاة في الآخرة ! .

### ثانياً- ضياع الهدف النهائي :

تجمع الديانات والرسالات السماوية على تحديد هدف نهائي واحد لهذه الحياة، هو: الفوز برضوان الله - عزّ وجلّ - وما يتربّع على ذلك من النعم المقيم في جنات الخلد. وجود هذا الهدف لم يحفز الهمم على العمل فحسب، وإنما أسبغ نوعاً من التوحيد والمنطقية على مناشط الحياة كلها، وجعلها معقوله ومفهومه.

ميزة هذا الهدف للحياة أن الأهداف الأخرى جميعها، تصبح وسائل بالنسبة إليه؛ مما يوجد ارتباطاً فريداً بين مجموعة الأهداف المختلفة. سيطرة هذا الهدف على حس الناس ومشاعرهم وتصراتهم وحساباتهم كان باستمرار يشكل مخرجاً حيث لا مخرج، وحلّاً حيث لا حل؛ فهدف على هذا المستوى، يُضحي بالحياة كلها من أجله، وهذا ما يفعله في الحقيقة الشهيد والملتزم التزاماً صارماً. الشهيد والملتزم، هما أعظم الناس نفعاً للبشرية؛ لأنهما يعطيان للحياة، ولا يسحبان من رصيدها، وإنما يسحبان من رصيد آخر، هو رصيد الآخرة، مما يخفف من كثير من الأزمات في زمان تتجه الأشياء كلها نحو (الندرة) وفي زمان لم يصبح فيه شيء بدون ثمن .

وجود هدف يسمو على مطالب الحياة الدنيا، قد أعطى للإنسان طاقة هائلة

في مواجهة الصعب، وتحمّل لأواء الحياة، فحين تنسد السبل، وتقطع حبال الرجاء، يجد المسلم في معونة الله - تعالى - والأمل في تفريجه، ونيل المثبتة منه، ما يفتح أمامه أبواباً جديدة، فيتجاوز كل أسباب الألم والضيق؛ إذ يتصل بحسب الأسباب - جلّ وعلا - وهذا هو السر في الظاهرة العالمية المشهورة؛ ظاهرة أن المسلمين لا ينتحر! أما الآخرون فإنهم ينتحرون لأسباب تافهة<sup>(١)</sup>، مع أنهم اخترعوا في وسائل السلامة والمرفهات أشياء كثيرة، لا تخلي من المبالغة والاحتياط الشديد! .

ما حال البشرية اليوم، وما مدى إحساس الناس بهدف الأهداف، والغاية الكبرى من الوجود على هذه البسيطة؟ .

يمكن أن نقسم الناس تجاه هذه المسألة إلى ثلاثة أقسام: قسم فقد الاتجاه نحو الغاية، وقد من قبل الغاية نفسها.

قسم يعرف الغاية، ويقوم ببعض الأعمال التي قد توصل إليها، لكنها ليست حاضرة دائماً في شعوره وبرامج عمله، واعتباراته المختلفة.

قسم ثالث يتخذ من الانسجام مع الغاية الكبرى مؤشراً على صحة ما هو فيه، ويعود العمل على الوصول إليها ذا أولوية مطلقة في كل ما يأتي ويدر، وإلى القسمين الآخرين ينتمي كل من هو داخل حظيرة الإسلام.

إن التَّفَقُّس العام لواقعنا الحاضر، هو تَفَقُّس مادي مصلحي نفعي، وإن الإحساس بالهدف من هذا الوجود، معدوم لدى السواد الأعظم من صناع الحضارة التي تضلّل عصرنا. وإذا تساءلنا عن السبب في ذلك فإننا سنجد أسباباً عديدة، أهمها سببان:

---

(١) ذكرت وكالات الأنباء أن امرأة إنكليزية، انتحرت؛ لأن كلها أصيب بمرض عضال، فلم تطق رؤيتها يتالم! .

وفي أيامنا هذه شنق كوري نفسه لأنه خسر دراجته النارية في رهان على فوز أحد فرقاء كرة القدم في فرنسا! .

● الأول منها أن انحرافات الكنيسة، ووقوفها ضد مصالح الطبقات الفقيرة إلى جانب وقوفها ضد حركة البحث العلمي في الغرب، بالإضافة إلى فساد رجالها الخلقي والسلوكي؛ قد ولد عداءً مستحكماً بين قادة الفكر والتنوير والقوى الاجتماعية الجديدة وبين الكنيسة، وكل ما يتصل بها من إيمان بالله والبعث والجزاء والحساب . . .

حتى قال (فورباخ) : «إن الدين هو إضاعة الإنسان لجوهره؛ فالدين يقذف بهذا الجوهر في (كائن إلهي) خارج عن ذاته ، وهو محض من إنتاج ضميره» !! .

● السبب المهم الثاني هو الانتصارات التي حققها العلم في القرون الثلاثة الماضية في كافة مجالات الحياة ، والتي أدخلت الوهم على الوعي الغربي ، حيث ساد اعتقاد بأن العلم قادر على حل كل الإشكالات ، ورسم كل خطوط السير في كل شؤون البشرية ، ومن ثم فإن (الإيمان) قد فقد مجالاته ووظائفه ، وقد آن أن يذهب إلى غير رجعة ، وصارت المعادلة : إما أن تكون مؤمناً غير عالم ، وإما أن تكون عالماً غير مؤمن ! .

إن الحداثة الغربية ، تتعرض اليوم لمراجعة من لدن مفكرين كبار بغية إعادة التوازن إليها ، وإيجاد علاقة جديدة بين العلم والإيمان؛ حتى إن بعضهم يذهب إلى أن (العصر الوضعي) قد ولّى ، وأصبح خلفنا لا أمامنا ، وأننا الآن على عتبة عصر جديد ، هو عصر ما بعد الحداثة ، وهو عصر أقرب إلى الإيمان منه إلى الإلحاد .

ويمكن القول : إن بعض علماء الغرب المشغلين في مجالات العلوم الطبيعية خاصة - قد بدأوا حقاً يدركون أن أخطاء الكنيسة الفادحة ، قد قوبلت برد فعل غير متزنة من قبل الفلاسفة والأدباء والعلماء الغربيين عامة؛ مما يتضمن كلاماً فريقيـنـ الكنيسة وخصومها - أن يخطوا خطوات إلى الوراء .

بدأ بعض علماء الغرب يشعرون بالتفاوت بين العلم والإيمان ، أو بين العلم والوحى على مستويين : مستوى الطبيعة والمنهج ، ومستوى الهدف؛ فهما لا يتموضعان على مستوى واحد؛ ولذا فلا ينبغي إقامة صراع بينهما .

يقول (بيير كارلي) : يستخدم العلم أداة محددة، هي العقل والمنهجية الرياضية من أجل وصف الظواهر والبرهنة عليها. ويهمتم العقل بكل ما هو قابل للتحقق منه عملياً، أو البرهنة عليه تجريرياً. العلم يبتدىء بصياغة الفرضيات عن ظاهرة من الظواهر، ثم يجري التجارب لكي يتتأكد من صحة هذه الفرضيات، أو من عدم صحتها. ويتميز العلم بالتصحيح المستمر لنتائجـه، بمعنى أنه يقبل بوضعها على محك الشك ، كلما دعت الحاجة إلى ذلك؛ فليس هناك حقيقة مطلقة في مجال العلم ، وإنما هناك حقائق تقريبية مؤقتة ، وعن هذا الطريق يتقدم العلم باستمرار.

ويقول (أندريه ليشنرويز) أستاذ الفيزياء الرياضية في (الكوليج) : إن الخطاب العلمي ، لا يستطيع أن يخرج من ذاته دون أن يفقد خصوصيته ، وتتمكن مهمته في تفسير تركيبة الأشياء والظواهر ؛ فهو يحللها ويشرحها تshireحاً ، ويكشف عن قوانينها وبنيتها الداخلية ، ولكن ليس عنده كل شيء لكي يقوله عن غائية الأشياء ، أو معنى الوجود ، أو الهدف من الحياة في نهاية المطاف ، فهذه هي مهمة (الدين) أو الفلسفة بشكل أساسي . العلم يستطيع أن يفسّر الأشياء ، ولكنه لا يستطيع أن يقول : لماذا وجدت الأشياء ، أو ما هي الغاية من الكون . الموت أو القطيعة الأبدية تحرق قلب الإنسان ، وتشغل باله كثيراً إذا لم يكن مؤمناً راضياً بقضاء الله ، واثقاً من عفوه ومغفرته في الآخرة .

إن الغربيين الذين يشعرون بمدى الضياع الذي أصابهم بسبب فقد الإيمان ، وفقد الهدف النهائي للحياة - يتزايدون في الحقيقة ، لكن المؤسف أن الغرب ، قد رب شؤونه كلها في المجالات كافة على أن الحياة هي الحياة الدنيا وحدها ، وأن على المجتمع أن يتجاوز كل المبادئ والأخلاق والأفكار المتعالية التي تأتي من خارج المجتمع البشري لتنظمه . إنه يطمح لأن يرى في إنتاجه الحضاري الشخصي المبادئ والوسائل التي تمنحه الاستقرار ، وتصلح شؤونه .

والأنكى من هذا أن الغرب فجأ كل سبل العودة إلى الدين والوحى ؛ ولذا فإن مشاعر الإحباط التي ولدتها الإلحاد ، وتفتحات بعض علمائه على ضرورة

تغيير المسار - لن تكون كافية لبعث أهداف جديدة للحياة، ولللاتصال بالحياة الآخرة . ومثل هذا لو انطلق ، فإنه سيكون بحاجة إلى أجيال عديدة حتى يصبح ملهمًا وأضحاً من ملامح المجتمعات هناك .

السود الأعظم من المسلمين يمتلك - بحمد الله - على المستوى النظري المعرفة بالغاية الكبرى لوجوده ، وكثير أولئك الذين يحاولون مُنهجتهم على مقتضاه؛ وهذا ما يخفف من ضغوط الحياة عليهم ، ويمنح مجتمعاتنا الإسلامية نوعاً من التماسك على الرغم من سوء كثير من الأحوال ، لكن هذا لا ينبغي أن ينسينا أن روح الحياة الغربية ، تسري أكثر فأكثر في حياة المسلمين ، وقد أخذت الأهداف الدينية الآنية ، ومتطلبات الحياة اليومية ، تضغط أكثر فأكثر عليهم ، وتشكل وبالتالي حركتهم ومناسطهم اليومية على مقتضاهـ.

وليس بخافٍ أن كثيراً من الناس اليوم يقوم بأعمال ليس لها أي تفسير مقنع ، وليس لها أي معنى : تجد كثيرين يملكون مئات الملايين ، ومع ذلك فهم يكتذبون ويغشون ويضيعون بعض الفرائض ، ويقطعون أرحامهم ، ويغامرون بصحتهم في سبيل الحصول على مزيد من المال الذي لا يعرفون متى سيتمكنون به ، ولا مدى حاجتهم إليه ، إنه التيه ، والغرق في دوامة من الضياع ، لا ترحم ! مهمة الإيمان بالغاية العظمى للوجود ، لا تقتصر على رسم الفضاء النظري للعقل والقلب فحسب ، وإنما جعل الغاية حاضرة على مستوى الشعور ، وعلى مستوى الخلق والسلوك والعلاقة وترتيب الأولويات والتخلص عن بعض الرغبات ، أي : صياغة حياة المسلم وفق المنهج الرباني الرشيد .

وهنا تبرز مسؤولية القلة المؤمنة التي تعم بالعيش في ظلال الالتزام الصحيح - في التفكير ملياً في نوعية الظروف الأكثر ملائمة لدفع السود الأعظم من المسلمين في اتجاه العيش على مقتضى الأمر الشرعي ، والسعى الحيث إلى توفير ما يمكن توفيره منها ؛ وما تلك بال مهمة السهلة ؛ ولكن ليس ثمة خيارات أخرى .

### ثالثاً- التأزم الخلقي :

هل كان أمام العالم من سبيل يحول دون الخواء الروحي والخراب الداخلي الذي يعاني منه الإنسان الحديث بعد أن تم شطب كل أو معظم ما يقع وراء إدراكات الحواس ، واعتباره شيئاً غامضاً ، أو غير مهم؟ .

المركز المحوري الذي احتلته (الروح) على مدارآلاف السنين غادرته منذ أكثر من مئة عام ، وصار يُنظر إليها اليوم على أنها وهم أو خرافة من خرافات الماضي ، وصار يعبر عن الحديث عنها بأنه رجعي ، ولا علمي ، وما ورائي ؟ وصار الإنسان في القرن العشرين ، يقبل دون جدل بأنه لا شيء في هذا الكون إلا الطاقة والمادة المعروفة. صارت (الروح) تصور في كثير من الكتب على أنها الوعي أو الصورة الذهنية للمدركات ، أو المعنى ، أو المعنويات . . .

لا ريب أن العالم الإسلامي لم يصل إلى هذا الحد ، لكن يصح القول أيضاً: إن الخطط التنموية في معظم البلدان الإسلامية ، لا تعكس اهتماماً خاصاً بهذه المسألة عما ذكرناه لدى الآخرين ، وما نراه من اختلاف يعود إلى جهود فردية وشعبية في أكثر الأمر .

ومن الواضح أننا بدأنا نسير شيئاً فشيئاً خلف الغرب في تقديم كل رهاناتنا للإنتاج والتقدم المادي ، وتأمين حاجات الجسد . . . حتى السلوك الشعبي اختلف في العشرين سنة الأخيرة ، وصار كثير من الناس ينظر إلى الأحاديث التي تدور حول تعزيز البعد الروحي بأنها وعظ جميل - وأحياناً ثقيل ! - لكن الاستجابة السلوكية لتلك الأحاديث ضعيفة وبطيئة. وعلى المستوى النظري ، فإن هناك انحيازاً واضحاً إلى الشكلي والمادي والحسّي على حساب المعنى والمضمون والفحوى والطلقة والتدفق الداخلي والمشاعر والأحساس واللمسات الشخصية . . . وهذا كله وافد على أمة الإسلام في جملة ما وفدت من الشوائب والعوائق المصاحبة للتقدم المادي الأصم ! .

هذه الوضعية للروح تمثل خلفية ثقافية للوضعية الخلقيّة التي نشعر أنها

هي الأخرى، أخذت تدرج في مسالك التأزم والانحطاط .  
وأعتقد أن مصادر الأزمة الأخلاقية عديدة، ولعل أهمها ثلاثة، هي :

أ - المسألة الخامسة في مجال الأخلاق، هي (إطارها المرجعي) بمعنى المصدر الذي تستمد منه الحكم على صفة أو قيمة بأنها حسنة أو قبيحة ، والجهة التي ستتولى الإثابة أو العقوبة عليها . في العالم الغربي ذهب معظم الفلاسفة إلى أن واضح القيم هو الإنسان ، ويدعو بعضهم إلى أن واضحها هو المجتمع ، ومحصلة ذلك أن العقل البشري هو الأساس الذي يتشكل عليه الإطار المرجعي لجميع القيم ؛ وهذا في الحقيقة يجعل الأخلاق والقيم أسيرة لأهواء البشر وملوئنة بألوان البرمجات المحلية ومقولات البيئات الثقافية المختلفة ، والمصالح الحيوية . . .

إن فقد مصدر الأخلاق لتعاليه ومطlicيته يجعلها تبدو هشة وملقة في الفراغ ، ومتفرقة إلى المعيار الموضوعي ، وهذا كله يحرم الأخلاق من وشاح القدسية والاحترام ، ويجعل المثيب والمعاقب عليها مجھولاً في أكثر الأحيان ؛ مما يسهل مسألة الخروج عليها وتجاوزها وتطویرها ، وهذا ما يحدث في شتى أنحاء العالم ! .

— يقول (فوكوياما) : «لقد غدا الأميركيون مشغولين بصحة أجسادهم : ماذا يأكلون ويشربون ، والرياضة التي يمارسون ، وفي أي شكل يبدون أكثر من انشغالهم بالمسائل الأخلاقية التي كانت تقض مضاجع أجدادهم» .

ويقول (ستيفن كوفي) الخبر بالإدارة والعلاقات التجارية : كان أساس النجاح في أمريكا مدة (١٥٠) عاماً قبل الحرب الأولى ، يقوم على ما يمكن تسميته بـ(المزايا الأخلاقية) ؛ مثل الاستقامة والتواضع ، والإخلاص والاعتدال ، والشجاعة والتزاهة ، والصبر والمواظبة والبساطة ، والقاعدة الذهنية : «عامل الناس كما تحب أن يعاملوك» . . . وتعلمنا المزايا الأخلاقية بأن هناك مبادئ أساسية للحياة الفاعلة ، وأن الناس لا يستطيعون تحقيق نجاح حقيقي ، أو أن ينعموا بالسعادة إلا إذا تعلموا هذه المبادئ ، واستوعبواها باعتبارها أخلاقاً أساسية .

بعد الحرب العالمية الأولى اختلفت النظرة الأساسية إلى النجاح، من المزايا الأخلاقية إلى ما يمكن أن نطلق عليه (مزايا شخصية) فقد أصبح النجاح مرتبًا بالشخصية والتصور العام لها، وبالمواقف والتصيرات والمهارات والتقنيات التي تسهل التعامل بين الناس . . .

أما النواحي الأخرى التي تناولت الشخصية، فمن الواضح أنها متحالية، أو حتى مخادعة، تشجع الناس على استخدام تقنيات تحبب الآخرين بهم، مثل الاهتمام بهوایات الآخرين لاستخلاص ما نريد منهم أو (الظهور بالقوة) أو تخويفهم من المستقبل . . .

وهكذا نجد أن إبعاد الأخلاق والسلوك وال العلاقات العامة عن فلك الدين، وقطع صلتها بالرؤى العامة للحياة، حرمتها من الإطار المرجعي الثابت، ومن المعايير الموضوعية المتفق عليها، وصار بالتالي كل شيء في النهاية ممكناً حتى الأسس الراسخة والثوابت الشامخة، يمكن عن طريق التغيرات البطيئة والناعمة أن تتحول إلى مسائل فرعية، أو خلفيات ثقافية، أو مظاهر كياسة ! .

قد انتقل هذا الداء إلى كثير من الدوائر المالية والت التجارية وإلى بعض مجالات العلاقات العامة في بلداننا الإسلامية، وسيرى من يتأمل في الدورات التي تقام لمندوبى المبيعات وموظفي الاستقبال وال العلاقات العامة ، والتعليمات التي يتلقاها هؤلاء من رؤسائهم - أن ما وقع فيه غيرنا قد وقعنا في كثير منه من أجل المزيد من الربح ، والمزيد من المكاسب المادية . بل يمكن القول : إن الأسس التي تقوم عليها العلاقات الاجتماعية قد أصابها بعض التبدل ، حيث أصبحت تقوم - على نحو متضاد - على تبادل المنافع ، وليس على الحب والتقدير والوفاء والتناغم الخلقي والروحي ؛ مما يجعل كثيراً منها يبدو وكأنه من فروع نظام التجارة الغلاب لكل النظم الأخرى ! .

ب - تعاني المنظومات الخلقية في العالم الإسلامي من عدوان بعض أبنائه عليها ، حيث إن بعض المثقفين الذين فتنوا بتفوق الغرب وتقديره ، جعلوا من أولوياتهم تفكيك المنظومات الخلقية السائدة بين المسلمين ، باعتبارها عائقاً

قوياً أمام التقدم؛ فقد افترضت (الحداثة العربية) أنه يجب بناء كل نشاط على العلم، واعتبرت كل ما لا يخضع للمعايير العلمية جزءاً من أوهام الإنسان القديم، وعاملأً من عوامل استلابه، وقد حاولت أن تصور القيم الإسلامية بأنها تقليدية وبالية ومنحطة وجامدة، وهي تحت على الكسل والتلعثم، وتدعى العشارية المدمرة للفردية، وتوكّد على العاطفة والروح، وتقتل العقلانية والموضوعية، وهي على نحو عام سبب فقدان العرب مقدرتهم على استيعاب الحضارة الحديثة، ونشأ روح العبودية فيهم.

وهذا التقليص - كما يقول د. غليون - للتتجربة الإنسانية والفردية والاجتماعية، واختصارها إلى تجربة وممارسة علمية ومعرفية ومنطقية، والحكم على التجارب الدينية والأخلاقية والجمالية بالزوال - هو من مخلفات الوضعية الفلسفية الأولى التي تحولت إلى (علمية) و(تقنوية) لا إنسانية.

إن الفكرة التي تقول: إن المرحلة العلمية قد ألغت المطالب الروحية والنفسية والجمالية واللاعلمية - هي نتاج للتخطيط الذي تعيش فيه المجتمعات النامية التي فقدت أسسها المعنوية والتقليدية، ولم تحرز التقدم المنشود!

أصحاب الفائدة من الاندماج في الحضارة الغربية، والمالكون للقوة الغاشمة رحباً بفكرة إنهاء المنظومة الخلقية الإسلامية؛ لأن ذلك يسهل السبل أمام ازدهار تجارتهم ونفوذهم، ويوجد إمكانية كبيرة لاستخدام قوتهم، والوصول إلى مصالحهم دون قيد؛ على حين أن الضعفاء من المسلمين، كانوا - وما زالوا - يعتقدون أن التمسك بالأخلاق والقيم الإسلامية والإنسانية، والاستنriad بها - هو السلاح الذي يمكن أن يحدّ من تلك القوة، ويتحول دون تدمير المدنية الإسلامية، وجعل أهلها هاماً ضئيلاً على متن الغرب المتصر.

- ويمكن القول بعد هذا وذاك: إن هناك صراعاً حقيقياً بين حماة القيم والأخلاق الإسلامية العربية وبين دعوة تدميرها؛ والعاقبة للتقوى.

ـ جـ - المصدر الثالث لتأزم الأخلاق في عصرنا هذا، هو سوء الأحوال المعيشية التي تكتنف حياة كثير من الناس في بلادنا الإسلامية خاصة، وعدم

ملاءمة الأجواء العامة السائدة للنفتح الخلقي ، وعدم مساعدتها على الالتزام بالفضيلة . إن الفضيلة - في معظم الأحوال - هي شيء يقع بين رذيلتين ، فالشجاعة وضعية تقع بين الجبن والتهور . والكرم وضعية يحدها من أمامها السرف والتبذير ، ومن خلفها الشح ، والاحتياط الشديد في التدبير ؛ وهذه الطبيعة تساعد الناس على امتلاك قدرة فائقة على تأويل القيم ، وجعلها أشبه بالحالات الخاصة ؛ إذ من السهل على الواحد أن يقول : إن ما أفعله ليس نفاقاً ، وإنما هو مجاملة . وأن يقول آخر : إن ما أفعله ليس بخلاً ، وإنما هو تدبير ، وهكذا . . .

ومن الواضح أن كثيراً من المجتمعات الإسلامية ، تئن تحت مطارق الفقر والجهل والمرض والبطالة والاستبداد ، كما أن شروط العيش الكريم فيها تزداد صعوبة يوماً بعد يوم ، وكثير من الشباب الذين قذفت بهم الثانويات والجامعات إلى معترك الحياة ، يشعرون بالإحباط وانسداد الآفاق . . .

وهذا كله لا يشكل الوسط الصالح للاستقامة الخُلُقية ، ولا لوضوح المثل العليا في أذهان الناس : حين يعيش المرء في مجتمع يقتات معظم موظفيه من وراء الرشوة ، والاستيلاء على المال العام ، والاحتيال على النظم - تصبح نزاهته وعِفَّته بمثابة عقوبة له ولأسرته ، حيث إن عليه آنذاك أن يعمل غير عمل - إن وجد - حتى يؤمّن ضروريات الحياة ؛ وفي هذه الحال ، فإن أقل من ٢٠٪ من الناس يحجزهم دينهم وخلقهم عن الولوغ في الحرام ، أما الباقى فيسبحون مع التيار ، بحججة الضرورة ، وبحججة أن هذا ليس حراماً ، لأنه موظف وله حق الكفاية ، وحججة أن فلاناً (التقي) يفعله ؛ ولذا فإنه لم يعد حراماً ، وهكذا . . .

ولا يخفى أن ألفاظ الثناء في الشارع الإسلامي ، صارت تعكس معياراً قيمياً جديداً ؛ فعلى حين كان الناس يقولون : فلان آدمي وابن حلال وطيب ، صاروا يقولون : فلان (كدع) و(شاطر) ويعرف كيف يدب نفسه . . . وصارت كلمة (طيب) التي كانت كلمة مدح ، ترمز إلى نوع من الل Miz في نباهته وحسن تدبيره . . .

والأخطر من كل هذا أن (العرف) يتحول شيئاً فشيئاً لينسجم في النهاية مع الواقع الرديء . كما أن المجتمع الذي ينتشر فيه الانحراف الخلقي والسلوكي ،

يفقد تدريجياً قدرته على ممارسة الضغط الأدبي على المنحرفين من أبنائه؛ لأن الذين سيمارسون الضغط، يصبحون آنذاك قلة قليلة، و موقفها نفسها يصبح موضع تشكيك، ويتحولون من قوة نافذة إلى قوة غريبة (فطوبى للغرباء) بل إن (الفتوى) نفسها قد تتراجع حيث تكثر الضرورات، ويتضخم ما تعم به البلوى، ويتراجع المصلحون من موقع إلى موقع؛ ليؤكدوا في النهاية على جوهر الإيمان وأصول الأخلاق عوضاً عن الحديث عن السنن والمكرهات والواجبات والمحرمات !.

### تجليات التأزم الخلقي المعاصر :

لا بد من القول: إن صور التأزم الخلقي لا يمكن أن تكون متطابقة فيسائر أنحاء العالم؛ فالمشكلات الخلقية في عالم يسوده الغنى والحرية والاكتشاف ، وهو بدون أي عقيدة دينية - لا بد أن تكون معايرة للمشكلات الخلقية في بلد فقير ، تنتشر فيه البطالة والخرافة والعصبية القبلية والظلم .

فالأفكار والعقائد والأوضاع المعيشية والسياسية . . . تعكس على نحو مباشر على الأوضاع الخلقية ، وتتنوع هذه الأخيرة بتنوعها . ومع هذا فلا ينبغي أن يُفهم من هذا أنه ليست هناك أخلاق مشتركة بين الأمم؛ فنحن - كما ذكرنا من قبل - نعيش زماناً واحداً وفي مكان واحد ومن المستحيل ألا تنتشر في هذه الحالة قيم مشتركة .

ويصح القول أيضاً: إنه على الرغم من القواسم المشتركة الكثيرة بين شعوبنا الإسلامية إلا أن شدة المعاناة من التأزم الخلقي ، تختلف من بلد إلى آخر ، فعلى حين يعاني بلد من سوء النظام الإداري وإفرازاته الخلقية ، يعاني بلد آخر من الآثار الخلقية للفقر والبطالة ، وهكذا . . .

- كثير من المسلمين اليوم يعيش دون شعور بالمثل الإسلامي العليا ، ودون أهداف سامية ، يسعى إلى تحقيقها؛ فتأمين الحاجات الضرورية هو شغلهم الشاغل ، وامتلاك بيت يؤوي الواحد منهم فيه عياله ، صار يعد اليوم عبارة عن

نصر كبير في معركة شرسة؛ وهذا جعل كثيراً منهم يقع تحت ضغوط المتطلبات الآنية والأشياء الصغيرة، ويقع فريسة لضروراتها.

وقد صار كثيرون منهم أشبه بالحيوان البري الذي يقضي حياته في حديقة حيوانات؛ فهو ليس معزولاً عن بيئته الطبيعية فحسب، بل هو معزول عن أعماق ذاته！

- يعني السود الأعظم من المسلمين من ضعف الإحساس بـ(الواجب) وهو المبدأ الذي يتجاوز المصلحة المباشرة والفردية؛ ليعكس تسامي الإنسان، وقدرته على الالتزام تجاه غيره، والتضحية في سبيله.

- هناك فريق كبير من المسلمين ، يعني على الصعيد الحضاري من ذبول روح المدنية لديه، وهو يتزعز باستمرار إلى نوع من الانطواء على الذات أو الأسرة أو القبيلة... وهو نزوع ذو أثر سلبي على الإحساس بالمصلحة الوطنية، والمصلحة العامة.

- هناك سلوكيات خاطئة، تنم عن نوع من الخواص الروحية، حيث إنَّ كثيراً من الناس، أخذوا يعواضون عن النقص في كينونتهم الإيمانية والأخلاقية بالاتجاه نحو المزيد من الاستهلاك البذخي والترفى ، بالإضافة إلى رغبة قوية في الاكتناز بشراء العقارات والقصور وشراء السيارات الفاخرة...

- على الرغم من سهولة الاتصال بين الناس، وكثرة المناسبات التي تجمعهم ، إلا أن الحقيقة أن هناك عزلة شعورية كبيرة ، تجتاز كثيرين منهم وهناك اندفاع متزايد نحو البحث عن الخلاص الشخصي بعيداً عن خلاص الجماعة - المجتمع - مع أن الأدبيات الإسلامية في هذا الشأن ، تعلمنا أن من غير الممكن الحصول على تقدم فردي حقيقي في وسط منها.

لا أريد أن أستطرد بذكر مفردات الأزمة الأخلاقية - وهي كثيرة - التي تعاني منها الأمة ، وإنما أود أن أؤكد أن حاجتنا إلى التنمية الروحية والأخلاقية ، لا تقل

بحال من الأحوال عن حاجتنا إلى التنمية المعرفية أو الاقتصادية<sup>(١)</sup>؛ حيث إن التقدم الحضاري من غير قاعدة روحية وخلقية، سيكون مشكوكاً فيه، وما يتحقق منه، لن يكون مصدر سعادة حقيقة.

وخميرة التنمية الروحية، موجودة، بالإضافة إلى المنهج والتراث الأخلاقي الغنيّ، لدينا الملايين من الرجال والنساء الذين يُعدُّون نماذج راقية في الطيبة والاستقامة والسمو الخلقي ! .

#### رابعاً- تقدُّم بلا حدود :

مما ترسخ في الوعي الأوروبي الحديث أن الإنسان حصاد ما يعرفه، وما يتلقنه؛ وبالتالي ما يملكه. ومن هنا اندفع الغرب في الاكتشاف والتصنيع إلى أقصى حد ممكن، مما أنتج تعاظم الملكية ونشوء مجتمعات الوفرة والخدمات والجامعات والمصانع... وصار التقدم نحو الأفضل، والبحث في الكيفيات والوسائل التي تحقق ذلك، الهاجس اليومي لعالم الغرب كله، ولكل من تواصل معه من شعوب الأطراف.

الحداثة والتغير والتطور والتقدم، معانٍ محاذية عقائدياً وأخلاقياً، فهي قد تكون في اتجاه الأحسن، وقد تكون في اتجاه الأسوأ؛ فالبنية الجسدية في سن الكهولة، تستمر في تطورها نحو الشيخوخة ثم الموت؛ لكن العرف انعقد في العصر الحديث على أن (التقدم) يعني دائماً تغييراً نحو الأفضل. في ظل فقد المرجعية العليا، يكون من الصعب في ظروف كثيرة وضع فواصل بين ما هو من قبيل التقدم، وما هو من قبيل التطور، بل إن مجرد إعطاء التغير مدلولاً أخلاقياً أو إيجابياً، ساهم في إضعاف الانضباط الذي يمكن أن تصنعه المعايير الأساسية لنمو الحياة والتي يمكن أن يحاكم إليها.

إن قصور العقل البشري، لا يمكن من رؤية الحقائق الكبرى دفعة واحدة، مما يجعل الإنسان منهمكاً دائماً في تجارب (الصواب والخطأ) فرحاً بإنجاز، ثم

---

(١) انظر- إن شئت - ما ذكرناه عن التنمية الخلقية في كتابنا: (مدخل إلى التنمية المتكاملة).

ندم عليه، وخوف منه.. وهذا ما شاهدهاليوم في مسائل وقضايا كثيرة.

السعى نحو الأفضل فطرة، فطر الخالق - جل وعلا - الأحياء عليها، حيث يمكن الكائن الحي من التخلص من مشكلاته، وتحقيق أهدافه، وتحسين وضعية العامة من خلال ما يمتلك من طموحات وأمال في الانتقال من طور إلى طور. وأمة الغرب حين مجَّدت (التقدُّم) إلى حد العبادة، لم تتدفع إليه من خلال إحساسها بالملاذ والمنافع، وصنوف الراحة، وأشكال القوة التي توفرت لها بسبب التقدُّم فحسب، وإنما لأن من طبيعة التقدُّم أنه حين يحدث في جانب من جوانب الحياة، يحصل لدى الناس تشوق وطموح إلى تعميمه على جوانب الحياة الأخرى.

كما أن طبيعة العلاقات الاعتمادية بين جوانب الوجود البشري، تستدعي إحداث تقدُّم شامل في جميع جوانب الحياة كي يتم ضمان التناصر بين عناصر البناء الحضاري المختلفة. ولا يخفى أن نظرية (داروين) في النشوء والارتقاء، قد أحدثت زلزالاً في بنية الفكر الغربي، وأوجدت تياراً عميقاً من حب التغيير والتجديد، بسبب ما أوحت به من مصاحبة التطور للكائنات الحية في جميع مراحل وجودها.

إن الذي يتأمل في الإعلانات التجارية يجد أنها ثرثرة - على نحو ممجوج - على أن المتنَّج الفلاني جميل لأنه جديد، والمتنَّج الفلاني لذِيذ لأنه جديد، والمتنَّج الفلاني قوي لأنه جديد؛ مما لا يدع مجالاً للشك في أن البشرية تسير دوماً نحو الأفضل، ما دام كل جديدها هكذا!!.

كانت كلمة التقدُّم - في مدلولها الحديث - تعني التقدُّم الشامل الروحي والمادي، الإنساني والطبيعي، ثم تم اختزال هذا المفهوم؛ ليدل على التقدُّم المادي، ثم اختزل مرة أخرى؛ ليدل على التقدُّم الاقتصادي وحده! وهذا الاختزال المخيف كاف لتحييد المكانة الحيوية لكل جوانب الحياة الأخرى؛ الروحية والأخلاقية والاجتماعية والمعنوية . . .

في سبيل التقدُّم الذي هو أولوية مطلقة، تصبح الراحة من أجل العمل،

ويصبح إشاع الغرائز - بأي وسيلة كانت - أمراً مشروعاً، ما دام يؤدي إلى فراغ البال من أجل مزيد من الإنتاج. الربا يصبح عمود الاقتصاد العالمي، ما دام يسهل الاستثمار - هكذا يظن - ، وإنشاء الشركات العملاقة.

لما نع في سبيل التقدم أن ترك المرأة أسرتها وحصنها الحصين - بيتها - وتنخرط في الوظائف والمهن، وينبغي عليها أن تتحمل الضغوط الرهيبة التي لا تتحملها جملتها العصبية، كما أن عليها أن تتكيف مع كل ما تتعرض له من مضائقات الجنس الآخر، فكل ذلك يجب احتماله في سبيل مزيد من التقدم والرفاه. تفكك العلاقات الأسرية، وتفاعل المشكلات البيتية بسبب عمل المرأة، أو سفر الزوج سنوات عدة - قد تكون متصلة - كل ذلك مقبول، وعلى الإنسان أن يتحمل ...

التقدم يستلزم السحب من الرصيد البيئي والحيوي، من أجل حركة التصنيع، وما تستلزمه من استهلاك الموارد، وعلى الناس أن يقبلوا بذلك، ولو أدى إلى اختناق العالم، وتصاعد أمراض الحساسية والسرطان، ففقه الأولويات، جعل التقدم في المرتبة الأولى، وأباح بالتالي التضحية بكل أشياء المراتب الأخرى ! .

انطلاقاً من الرؤية الغربية في إهمال ما لا يمكن قياسه، تم إهمال الثمن الذي تدفعه البشرية لتألية التقدم والسعى إليه مهما كانت النتيجة؛ لأن عائد التقدم محسوس و مباشر، ويمكن قياسه؛ أما ثمنه، فهو غير محسوس، ولا يمكن قياسه. لو تم تحويل السعادة والطمأنينة والشعور بالاستنارة الداخلية والرافاهية الروحية إلى مؤشرات على التقدم، ماذا سيكون حال المجتمعات المتقدمة؟ ! .

سيقال لنا: إن السعادة شيء نسبي متغير، وكذا الاستنارة والطمأنينة؛ وهي تختلف من فرد إلى آخر، وقياسها صعب. فهل هذا يعني أن التقدم شيء والسعادة شيء آخر؟ وإذا كان الأمر كذلك فما الذي ينجزه التقدم للإنسان إذن: التمدد المادي أم التتحقق الإنساني؟

في هذه اللحظة يكشف مفهوم التقدم عن وجهه المادي الحقيقي؛ فبدلاً من مؤشرات من عالم الإنسان، نسقط في مؤشرات من عالم السلع والمؤشرات

المأخوذة من عالم الأشياء (الإنتاجية والرفاهية) دون أي اكتراض بمدى تحقيقها السعادة أو البؤس لبني البشر.

ثمة إحصائية تذهب إلى أنه لو تم حساب التكاليف الحقيقية لأي مشروع صناعي (أي حساب الكسب المادي النهائي مخصوصاً منه الخسارة الكونية والإنسانية) لظهر أنه مشروع خاسر! . والمشروع الصناعي الغربي قد حقق ما حقق من نجاح واستمرار؛ لأن الآخرين دفعوا الثمن. وقد تبين من خلال نجاح بعض الدول الآسيوية في اللحاق بالغرب فداحة الكارثة الكونية التي تتواءر أخبارها في الجرائد والقنوات الفضائية يومياً .

مهما كثرت المواقع ، ومهما انكشف من أمر نحر البيئة وشقاء البشرية ، فإن العالم الغربي لن يستطيع التراجع إلى الوراء مرة أخرى ، فهو محا كل معالم العودة ، وسوف يكون قادرآ على تسويغ كل ما يصيبه من جراء ذلك ، والتظاهر باحتماله ، مما يذكرنا بالزنبروك يتخبط بلا هدف على زجاج نافذة مغلقة ! .

العالم الإسلامي ما زال محافظاً على كثير من أوضاعه وعلاقاته الإنسانية ، لكن واضعي خطط التنمية فيه قلما يراعون الخصوصية الحضارية لشعوبهم ؛ فقد وضعوا النموذج التنموي الغربي أمامهم ، وهم غير قادرين على أخذ العبرة من الانكسارات التي أحدها التقدم الأعمى في الغرب . ومع هذا فإن التقدم المادي الغربي ، هو ثمرة تطور بُنى عقدية وفكرية ومعرفية وبيئية خاصة بأوروبا ، ومن هو على شاكلتها ومحاولة النقل دون تمييز ، لن تؤدي إلى حدوث تقدم ، وإنما ستؤدي إلى تفكك البنيات الاجتماعية لدينا ، وإحداث نوع جديد في الانقسام في الوعي ، دون القدرة على توليد بنيات جديدة أو وعي جديد .

في زمان كزماننا لم يبق لدى المسلمين اليوم سوى السعي إلى تحقيق الانطلاقية الذاتية المتوازنة التي تنسجم مع أهدافنا وطاقاتنا ومبادئنا ، انطلاقـة تتم وفق أولوياتنا وحاجاتنا ، تحافظ على البيئة ، ولا تستهلك الإنسان في طلب مزيد من المتعـة واللهو ، ولا تستهدف العلو والفساد في الأرض .

إن تحررنا من الخضوع للمقولات الشائعة عن التحضر والرقي والتقدم ،

سيكون أول خطوة على طريق التصحيح والبناء ، وهذا ما علينا أن نفعله .

### خامساً - تغير المفاهيم :

عند النظر في المفاهيم التي يزداد انتشارها بين الناس اليوم ، نجد أن هناك تغييراً كبيراً قد شمل عدداً هائلاً من الأفكار والمفاهيم والأحساس في كل الحقول المعرفية ، وجميع مجالات الحياة .

ولا يعني التغيير أن تبدلأ تماماً قد حصل في كل شيء فيما سنتعرض له ، كما لا يعني ما سندكره أن الشعوب والمجتمعات قد نالها أقدار متساوية من ذلك التغيير ؛ وإنما يعني أن التغيرات التي نتحدث عنها آخذة في التعمق والانتشار في الأرض كلها ، وهي تغيرات بعضها إيجابي ، وبعضها سلبي ، لكنها جمياً نشأت بسبب مجلمل التغيرات العلمية والحضارية ، وما استجد من الصور الذهنية عن البنية الكونية الهائلة ، وما حدث من أنماط وأساليب معيشية في حياة المجتمعات المختلفة .

ومعرفة تغيير هذه المفاهيم والأفكار مهمة جداً في موضوع فهم عصرنا وإدراك توجهاته الآنية والمستقبلية ، حيث إن الفهم العميق هو مفتاح التعامل الراسد ، وأساس اختيار الموقف الصحيح . ولعلنا نجمل الحديث عن تلك التغيرات في المفردات التالية :

أ - كان (الحاضر) وحده هو الذي يسير معظم حياة الناس ؛ ذلك لأن معرفتهم بالماضي محدودة ، وهي ترتكز على نحو أساسى على ذكريات تجاربهم الشخصية أو تجارب ذويهم وأصدقائهم . أما المستقبل فلا يعنيهم كثيراً . وكان (الوقت) بالنسبة إلى معظم الناس ، لا يعني شيئاً ، فهم يأكلون وينامون ويرحون عندما يشعرون بالرغبة في ذلك . وكان معظمهم يقضون أوقاتهم في أعمال بسيطة ، لا تحتاج إلى تفكير عقلي ، ودون أن يedo عليهم أي شعور بالملل .

اليوم كل ذلك قد تغير ، فال التاريخ - الذي هو سجل حياة الماضين - صار علمًا مهمًا - وعند بعض المؤرخين هو علم العلوم - ؛ إذ فيه جذور الحاضر ،

ولا فهم للحاضر من غير فهمه. كما أن الأمم صارت اليوم تستخدم معطياته العامة على أنها أدوات في تربية أجيالها.

أما المستقبل؛ فبعد أن كان غائباً عن إحساس أكثر الناس، صار هو البعد الأساسي، وصار يُنظر إلى الحاضر من خلاله، حيث يسود شعور قوي بأنه لا يمكن ضبط الحاضر، والاستفادة منه على نحو جيد إلا من خلال الضغط عليه بآمال مستقبلية؛ بل إن هناك من المقولات ما يجعل التتحقق الذاتي لكل واحد منا مرهوناً بحضورُ بعدِ المستقبل في ذهنه ومشاعره، وذلك الحضور رهن بوجود ذات تتحرك نحوه؛ لكن تلك الذات ليست جوهرًا ثابتاً قد تحقق مسبقاً، ولكنها حركة فاعلة، وتحقق مستمر من خلال صيرورة يحكمها تشاؤفُ وانتظار للمستقبل.

ولا تستطيع الذات مهما كانت عظيمة أن تحافظ على تماسكها إلا من خلال إمساكها بـ بعدِ المستقبل. وذلك الإمساك، هو الذي يمكنها من استمرار التجاوز إلى ما هو أحسن وأفضل. وهكذا فقد صار الحاضر الذي كان كل شيء لا شيء، فهو موئع على الماضي والمستقبل.

ب - كان الناس في الماضي حريصين على سمعتهم حرضاً شديداً، وكان يدفعهم إلى ذلك سهولة الإساءة إليها، من خلال الشائعات والمقولات المرسلة. وكان الناس سريعي التصديق لكل ما يقال. أما الذين يسأء إليهم، فإنهم لا يستطيعون تكذيب ما يقال عنهم؛ فهم لا يملكون وسائل ذلك. أضعف إلى هذا أن الحكم على مكانة المرء وعلمه وتوجهه، كان يتم وفق معايير جزئية جداً، فزلة واحدة من شخص كافية لتكوين محور لنقائص كثيرة، يتم توليدها وإلصاقها به. وكثير أولئك الذين غادروا قراهم فراراً من سوء الأحداث، وما تلوكه الألسنة... وكل ذلك كان بسبب سيادة التفكير النمطي والجزئي لدى الناس.

لم يكن هذا على صعيد العامة، فحسب، بل ابتدى به كثير من الدوائر العلمية؛ فقد كان من المأثور أن يدخل عالمان - يعتقد أنهما ندان - في مناظرة، ونتيجة لعدم معرفة أحدهما بجواب سؤال أو سؤالين، يحكم عليه شهود

المناظرة بالهزلية، وضالة المعرفة. وهكذا يدخل عالماً، ويخرج وهو نصف عالم، أو نصف جاهل... وله بعد ذلك أن يعيش مغموماً، وملفوقاً بمشاعر الإحباط، وقد تسوء الأمور ليلىقى حتفه كمداً، كما مات سيبويه - كما زعموا - بسبب هزيمته في المسألة (الزنبورية)، لأنه لم يجب على سؤال الكسائي<sup>(١)</sup>!

ضعف الاتصال، لم يمكن الناس من إجراء الكثير من المقارنات؛ مما يجعلهم غير ماهرين في التفريق بين ما هو من قبيل الحقائق المستقرة، وما هو من قبيل الآراء الاجتهادية، وهذا ما كان يزيد في سهولة تشويه الأشخاص والأراء والأعمال.

هذا كله قد تغير اليوم، فمعايير الحكم صارت أكثر شمولأً، والناس صاروا أكثر جرأة، وأقل اهتماماً بنقد غيرهم، بل إن هذا تجاوز حدوده، حتى قلَّ حياء كثير من الناس، وضعف قدرة المجتمع على ضبط أفراده وردعهم، وعلى كل حال فالتغييرات في هذه المسألة تميل إلى الصحة والإيجابية.

جـ - اختفت النظرة إلى كبار السن، فقد كانوا هم المرجع في حل المنازعات، كما كانوا يمثلون مستودعات الخبرة المتناقلة عن الأجيال السابقة؛ مما أعطاهم تميزاً ظاهراً على الشباب. بعد انتشار المعرفة، وتتوفر الجامعات والمعاهد العليا، انعكس الأمر؛ فالجمهور من الناشئة اليوم أفضل تعلمًا من جيل الكبار - على نحو عام - وقد صار احترام الكبار في السن وتقديرهم نابعاً من احترام السن، فحسب. أما المعارف والمعلومات وفهم العصر، والقدرة على التأثير فيه، وإدارة أوضاعه، فكل ذلك صار من مهارات الأجيال الحديثة.

---

(١) التقى سيبويه شيخ النحاة مع الكسائي مؤسس المدرسة الكوفية في النحو بحضوره البرمكي، وسأل الكسائي سيبويه: ماذا تقول العرب: كنت أظن أن العقرب أشد لسعة من الزنبور، فإذا هو هي أو فإذا هو إياها؟ قال سيبويه: العرب تقول: فإذا هو هي . قال له الكسائي : أخطأت العرب تقول: فإذا هو هي ، وتقول فإذا هو إياها . فخرج شيخ النحاة مكسور الخاطر، وخرج الكسائي متصرفاً وإماماً في العربية! ويقولون: إن سيبويه مات كمداً بعد ذلك بمدة يسيرة من جراء هزيمته في تلك المناظرة.

وهذا أوجد نوعاً من الصراع بين الأجيال؛ فالكبار يتهمون الشباب بأنهم متهورون، ولا يعطون الاهتمام المطلوب للقيم المتوارثة، ولا يستفيدون من خبرات مَنْ سبّهم... أما الشباب فيتألفون من عدم استيعاب الكبار للتحديات الجديدة، وما تفرضه من قيم ومفاهيم جديدة. ولعل عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قد أشار إلى هذه البلبلة حين قال: «فساد الدين إذا جاء العلم من قِبَلِ الصغير استعصى عليه الكبير. وصلاح الناس إذا جاء العلم من قِبَلِ الكبير تابعه عليه الصغير».

د- إذا عدنا بالنظر إلى الوراء، وتأملنا في النظرة القديمة للأشياء والماهيات، وإلى طبيعة نظر المفكرين وال فلاسفة إلى القضايا والمسائل المختلفة - وجدنا - على نحو واضح - اهتماماً بذات الشيء وماهيته. بعيداً عن علاقاته وظروفه؛ فالخطاب الدعوي والإصلاحي - مثلاً - خطاب فردي، يركز على ما ينبغي على الناس أن يفعلوه، ولا يتفكير أصحابه في شروط الاستجابة له، ولا يتحدثون عن تلك الشروط فضلاً عن العمل على توفيرها. واليوم يشيع مصطلح (الإصلاح)، وشيوعه تعبير عن أن اهتماماً جديداً، قد بدأ في التفكير في العلاقة بين الذات والموضوع، والإنسان والظروف التي يعيش فيها...

في الماضي كان التركيز ينصبُ على كل نظام من النظم الحياتية على حدة، دون الانتباه إلى ارتباطاته بالنظم الأخرى؛ فالباحث في علم الاقتصاد، لا يحاول استشفاف العلاقة بين علم الاقتصاد أو النظام الاقتصادي وبين النظام السياسي أو الاجتماعي أو الأخلاقي...

اليوم هناك نظرة جديدة أيضاً؛ فمجموعـة النظم الحياتية، تشكل في النهاية المناخ الحضاري الذي يغلف كل أنشطة الناس، وهي وإن تبدّلت منفصلة، إلا أنها على مستوى بُناها العميقـة متراـبطة ومتداـخلة أكثر مما يُظنـ.

وهذه الرؤية الجديدة هي التي ساهمت في طرح مصطلح (المفكر) والذي من أهم خصائصه فَهُمْ طبائع الأشياء وجوهر العلاقات التي تربط بينها، والمؤثرات التي تتبادلها؛ مما يمكّنه من تقديم رؤى كافية.

جرت في الماضي محاولات كثيرة من أجل الفصل بين الثوابت والتحولات انطلاقاً من الاعتقاد أن كلّاً منها متمايز عن صاحبه إلى حد بعيد. واليوم يتوجه كثيرون إلى الاشتغال بفهم العلاقة بين الثابت والمتحير، ويرون أن جوهر التطور، لا يقوم على التخلّي عن الثابت، وإنما على توفير العلاقة الحية والخصبة التي تربط بينه وبين المتحير.

ويصل الأمر ببعض المفكرين إلى القول: إن (الماهيات) ما هي إلا هبة العلاقات التي تربط بينها. واكتشاف الماهيات سيكون من خلال نقد العلاقات التي تربط بين الأشياء، ومحاولة اكتشاف علاقات جديدة إلى ما لا نهاية. وكان هؤلاء يقتربون من أن يصبحوا (لا أدريين) حيال كثير مما يتطلب فهماً ناجزاً.

من خلال التركيز على ما ذكرناه يشيع الآن في الأوساط الفكرية نوع من الرفض لكل النماذج الجاهزة والأفكار الكلية؛ إذ ليس أمام الناس شيء يسعون إلى تمثيله أو التتحقق به، وإنما عليهم أن يتتجاوزوا كل ما هو موجود، لابداع نماذج جديدة. وهذه النماذج يجب أن تكون طليقة، وغير محكومة بأي معايير سابقة أو معقولة! وهذا التوجه سيوجد من إبداعات العقل، ومنخزون الخبرة الناقصة، ونزوارات الهوى خلطة عجيبة، لا ندرى بأي اسم نسميه؟!

هـ - في عصرنا الحاضر تمَّ تغيير كثير من المفاهيم المتعلقة بالنفس البشرية والمجتمع الإنساني، والحياة والموت، والحقوق والواجبات؛ وتم البحث في جذور هذه المسائل، وجدور جذورها، كما تم نزع كثير من أردية التقديس والاحترام عنها؛ ليجد الإنسان - في الغرب خاصة - نفسه بعيداً عن أي شيء مقدس، قريباً من كل ما هو مادي وغريزي ومصلحي ..

كانت النظرة إلى الإنسان عامة قائمة على الاحترام؛ فهو المخلوق في أحسن تقويم، وهو المخلوق الذي سخرت له جميع الأشياء التي حوله ..

هذا الإنسان يجد نفسه فجأة ومرة واحدة مسلوبياً كل ذلك، فنظرية (داروين) ركّزت في حسّ كثير من الناس انعدام الفواصل بين الإنسان والحيوان؛

فالكل أنواع في مغامرة الحياة الكبرى؛ وكان ذلك - كما عبر أحدهم - عبارة عن محِّرَّض لعملية (إعادة حَيْوَانَة)، فأخذ الناس يعوضون عن فقدهم (مركزهم الروحي) بالعودة إلى حيوانيتهم في جو من الصخب والابتهاج؛ وارتفع شأن الجسد، وراجت سوق الصور العارية، وزاد استهلاك الأطعمة... صحيح أن المسلمين لم ينفعوا بنظرية التطور على المستوى العقدي، لكن مسهم الكثير مما أحدثه في المجال الحضاري !.

كان الموت مظهراً من مظاهر استسلام الناس لرب العالمين، وهو حلٌّ حيث لا حل، كما أنه البوابة الوحيدة للحياة السرمدية الباقية .

ومهما تفاوت الناس، فإنهم أمام الموت سواء. ومهما طابت الحياة أو قست، فإن الموت سيُضيّع حداً لها، وكان هذا يشكل عامل توازن نفسي على المستوى المجتمعي، ومظهراً من مظاهر العدل الإلهي المطلق. كان الموت هو الغائب الحاضر، وكان كثير من الناس يُعد كفنه ويهيء قبره ويكتب وصيته ..

أما اليوم فإن النزعة الدينوية التي تصبح الوجдан والشعور والسلوك لدى معظم الناس، جعلت النظرة إلى الموت على أنه شيء لا معقول ولا يمكن هضمه أو استيعابه، وصار ينظر إليه على أنه مصدر تحدي غير محدود، ويجب على الناس أن يقاوموا أسبابه إلى آخر لحظة... لكن هناك يقين بأنها معركة خاسرة، وأن أشكال الاحتياطات الصحية، ومقاومة الأمراض لن تأتي بالخلود، لكنها كثيراً ما تطيل أمد المعاناة .

ارتباك عظيم يواجهه الوعي، وتواجهه الفلسفة والخطط الصحية، وقلق عظيم يقضّ مضاجع الكثيرين، وكل ذلك من جراء استدبار الوحي، والإعراض عن ذكر الله. وحين تنظر في سلوك بعض الناس، وانهماكهم في الملذات والشهوات وجمع المال - دون قيد - وأكل حقوق العباد... يتتأكد لديك أن هؤلاء لا يفكرون في الموت، ولا فيما بعد الموت، وإنما تأكد لك على أي تفسير مقبول لكل ما هم عليه .

كانت رابطة القرابة والجوار والصداقة، تعني دائمًا نوعاً من العطاء غير

المشروط، كما تعني وجود فائض اجتماعي، يزيّن العلاقات بين الناس، ويضفي على الحياة بعض المعاني السامية. المقابل لذلك، هو لمسات الحب والحنان والتقدير، ومواقف التعاون والمروءة والنخوة... .

أما اليوم فقد ضعف وجود كل هذا، وصارت العلاقات قائمة في الدرجة الأولى على نوع من توازن المصالح، وحين يتم التأكيد من انعدام المصلحة، فإن كل أسس القرابة والمعرفة والصداقة تصبح غير كافية لإقامة علاقات دائمة ووثيقة، وصار من غير الطبيعي أن تضحي في سبيل الآخرين دون أن تلقى منهم تصريحات مماثلة.

أما على مستوى الشعوب والأمم، فإن كل الروابط التاريخية والجغرافية والثقافية قد تكون غير كافية عندما يقع غبن حقيقي أو استغلال مكشوف لمنع نشوب حرب أهلية، أو تفكك دولة أو قبيلة؛ وكلنا يذكر الحرب الأهلية التي وقعت بين بنغلادش والباكستان حيث انتهت بتمزق الدولة الواحدة إلى دولتين، بعد أن شعر البنغلا迪شيون بنوع من الغبن الاقتصادي والإداري.

المفاهيم التي أصابها التغير والتطور، كثيرة جداً، وحصرها عسير، ويكتفي أن نعلم أننا نعيش حياة لم تتبدل، ولكن كل شيء فيها قد تغير؛ ومن المهم أن نفكر في أبعاد ذلك التغيير، وتأثيره في إبعادنا عن أصولنا الحضارية والأخلاقية. ومهمة هذا الكتاب استهداف إضاءة ذلك وتعظيم الوعي به.

### سادساً- العنف وإرادة القوة:

يمكن القول: إن الحضارة الحديثة، نزعت من الإنسان قلبه، فأصبح من غير مشاعر، وأضعفـتـ لـديـهـ سـلطـانـ الضـميرـ،ـ والـخـوـفــ منـ عـقوـبـةـ الآـخـرـةـ،ـ وأـحـلـتـ مـحـلـهـ الأـعـدـادـ الـهـائـلـةـ منـ القـوـانـينـ وـالـعـقـوـبـاتـ وـالـجـنـدـ،ـ وـمـعـ ذـلـكـ فـأـعـمـالـ العنـفـ وـالـجـرـائمـ الـمـخـلـفـةـ فـيـ تـزـاـيدـ مـسـتـمرـ.

لم يحدث ذلك من غير أساس، ولا من فراغ، وإنما كان ثمرة طبيعية لبعض النظريات العلمية والفلسفية والأخلاقية التي ركّزت في وعي الإنسان

الحديث حتمية الصراع في العالم والذي يحتم توفير الطاقة التي يحتاجها الانتصار في معارك ، لانهاية لها. أوضح (داروين) في نظريته أن المجتمع الإنساني والطبيعة البيولوجية شيء واحد . وبناء عليه لا بد أن يحكم هذا المجتمع الإنساني القوانين نفسها: قوانين المنافسة والصراع والعدوان؛ وبالتالي لا بد أن تقاتل الأمم بعضها مع بعض من أجل البقاء، مثل الكائنات العضوية، وإلا فسوف تتعرض للفناء! .

وهذا (نيتشه) يرى في جملة ما يراه في مبادئ الأخلاق أن الخير كل ما يعلو في الإنسان بشعور القوة ، وإرادة القوة ، والقوة نفسها . أما الشر فهو كل ما يصدر عن الضعف . ويرى أن الضعفاء العجزة يجب أن يفروا: هذا أول مبدأ من مبادئ حبنا للإنسانية؛ أن يساعدوا أيضاً على هذا الفناء . وأن أشد الرذائل ضرراً الشفقة على الضعفاء العاجزين . أول صفات الإنسان الأعلى هي البطولة والضلال في سبيل مستوى أعلى باستمرار . ولهذا كان أبغض شيء إلى (نيتشه) السلام . وال الحرب عنده أقدس شيء .

لشيء أخطر على المجتمع من الشفقة على المنحليين والضعفاء العاجزين؛ لأن الشفقة تقوم عقبة في سبيل قانون (الانتخاب الطبيعي) الذي يقضي بـألا يبقى غير الصالح للبقاء! .

ولا تختلف فلسفة (سبنسر) في هذه المسألة عن مفهوم (نيتشه). مفهوم الصراع وإرادة القوة جديد على المجتمعات النامية - ولا سيما الإسلامية منها - فالقيم السائدة فيها هي الشفقة والرحمة والمحبة والعناء والتضامن بين أفراد المجتمع ، لكن الوضعية الحضارية- العامة القائمة على تضخيم المكاسب والتعدد باستمرار- تشجع على التنافس والتصارع ، وتجاوز الضعفاء والمساكين .

في خضم القرن العشرين - قرن التقدم والرقي وغزو الفضاء . . . - ينفجر العنف في كل مكان نتيجة انتشار النموذج الفكري والمعرفي الغربي الذي يمجد القوة وأسبابها. في هذا القرن قام أكثر من (١٣٠) حرباً، وقتل فيها أكثر من (١٢٠) مليون إنسان! .

الإنجاز الإسلامي الضخم في زمان النبي ﷺ والذي تمثل في تحرير مساحات واسعة من الأرض وإدخال أعداد كبيرة من الناس في الإسلام، ذلك الإنجاز لم يخسر فيه المسلمون سوى (٢٥٩) شخصاً؛ وكانت خسائر المشركين نحواً من (٧٥٦) شخصاً فقط! وذلك لأن الإسلام يدعو إلى الرحمة ونشر الدين بالكلمة الطيبة والمثل الأعلى، ويرى أن استخدام القوة هو آخر الحلول، ولا يتم إلا في حدود الحاجة.

العالم الغربي المشبع بروح التنافس والعنف، والجاهز للعدوان يعرف كيف يحقق مصالحه مع دعوته إلى سيادة الشرعية الدولية، ونصب موازين العدالة؛ من خلال ما يمكن أن نسميه بسياسات الفتح الإسلامي وسياسات الأمر الواقع.

سياسات الفتح الإسلامي، تقوم على أساس تحقيق المصالح عن طريق الاعتماد على النظام والقانون والمسالمة الدولية، في إطار فلسفة تقليل الخسائر البشرية إلى أدنى حد ممكن. فإذا كان بإمكان الغرب أن يصل إلى أهدافه دون إراقة دماء، تصبح الحروب شيئاً لا معنى له؛ فالصيد اليوم دائماً بشباك من حرير. والرصاص المستخدم هو رصاص الرحمة فقط. وكل شيء بقانون، القتل والنهب والسلب والدعارة... لكن دون أدنى قاعدة أخلاقية!

لماذا استعمار البلدان المستضعفة، وقد أثبتت التجارب العديدة أن الدول المستعمرة التي نالت استقلالها، صارت شعوبها أكثر تعلقاً بالمستعمر وأكثر حاجة إليه من قبل؟ فالسياسة لأبنائها في بلاده، والآلات تستورد من عنده، والطلاب يبتعثون إلى جامعاته... إذا كان بإمكانك جعل الآخرين يأتون إليك، فلماذا تذهب إليهم؟

أما سياسات الأمر الواقع، فهي من إفرازات الفلسفات (النفعية) و(البراجماتية) التي تشرّبها الغرب. وتلك السياسات تقوم على العمل الدائب المتدرج والمتخفي، من أجل إيجاد واقع معين، ومحاولة ثبيته بكل وسيلة

ممكناً . ومعطيات (مرور الزمن) تخدم هذه السياسات ، حيث يصبح المتضررون من واقع سُئِّلَ مُشلوبي الحركة بعد ترسخه و حاجته إلى جهود كبيرة كي يتغير ؟ وهم لا يستطيعون بذل تلك الجهود؛ لأن الواقع الصعب نفسه ، يحول دون التمكن من القيام بالأعمال الكبيرة . . .

في البوسنة ترك الغربُ الصرب يفترسون المسلمين هناك ، حتى إذا أنهكت الضاحية ، وُشُرِّدَ مئات الآلاف ، ودمّرت البيوت والمصانع ، جاء الغرب ليأخذ الواقع بعين الاعتبار ، ويُفَصِّل اتفاقية (دايتون) على قامة الواقع البوسي المأساوي ! ويعيد الكرّة اليوم في (كوسوفو) أيضاً . وهذا ما يفعله اليهود في فلسطين السلبية ؛ فقد أصْمَمُوا آذانهم عن كل القرارات الدولية إلى أن أوجدوا واقعاً يصعب جداً معه تنفيذ تلك القرارات : فأين يذهب مئات الآلاف من المهاجرين اليهود وذرارتهم وما الذي يمكن عمله حيال ترسانة نووية هائلة ، وكيف يستطيع مئات الآلاف من الفلسطينيين الاستغناء عن العمل لدى اليهود ، وهم لا يرون أي بديل يلوح في الأفق ؟ .

وهكذا فروح (العنف) تتغلغل في كل شرائين حياتنا المعاصرة ، لكن الجسد الذي يحمل تلك الروح أكثر نعومة ورقّة ، وأكثر مراعاة للقوانين والأعراف الدولية السائدة ! .

إن تنبّه المسلمين المعاصرین لهذه الأمور ، يوجب عليهم التسلح باليقظة الدائمة ، والحذر من (التغييرات البطيئة) التي تراكم آثارها على نحو خفي ؛ حتى إذا صارت إزالتها مستحيلة ، تَبَدَّلت على حقيقتها وندم الناس حيث لا ينفع الندم ! .

#### سابعاً- التحدى والاستجابة :

لا يخفى على أحد اليوم زيادة وعي الناس بمجمل التحدىات التي تواجههم والضرورات التي تحظى من نسق تحقّقهم بمبادئهم وقيمهم . . . وإذا تأملنا في معظم أنشطتنا اليومية وجدنا أنها في الحقيقة ردود أفعال ، واستجابات لمطالب

وصعبات وتحديات، ومن خلال تلك الاستجابات نحافظ على وجودنا، ونُرْقِي مواهينا، ونزيد في الإمكانيات التي في حوزتنا. ولعلنا نسلط الضوء على هذه المسألة من خلال الحروف الصغيرة التالية:

أـ المثيرات التي تتطلب منا استجابات كثيرة جداً، وما نسميه ردود أفعال نوع من الآلية التي اعتمدتها الناس في حفظ العلاقة بينهم وبين الوسط المحيط نوع من استثمار تلك العلاقة. ونوعية الاستجابة للتحديات والمثيرات، تعد تلخيصاً دقيقاً لفهم المستجيب ووضعيته وعمق تقديره لما يتربّط على استجاباته من منافع وأضرار...

كلما كان الإنسان أقرب إلى البساطة في الإدراك، والبدائية في الخبرة والمعرفة - كانت استجاباته ذات طابع عفوٍ، وغير واع، حيث تفرض طبيعة التحديات، وطبيعة الظروف والأوضاع المحيطة آنذاك نوعية الاستجابة، وحجمها وتوجهها.

الإنسان ذو الخبرة والمعرفة الجيدة يشعر بلذة الطعام، ويدرك في الوقت نفسه المخاطر التي تترتب على الإفراط في تناوله. هو يدرك جمال العمل اليدوي وإنسانيته، ويدرك أيضاً ما ينفقه من جهد ووقت زائدين على ما يتم إنفاقه في حالة استخدام آلة في إنجاز ما أنجزه. هذا الإدراك لم يصبح حقيقة ملموسة لدى كثير من الناس إلا بعد اتساع مساحات الرؤية للأشياء المختلفة، أي بعد أن حدث نوع من الوفرة في المعارف والخبرات والتجارب؛ مما جعل الإنسان يرى في آن واحد ميزات الأفعال والأشياء وعيوبها، ومردود الاستجابات وتكليفها.

جهل الناس يوقعهم أسرى في فلك المثيرات، فيقتربون بذلك من الحيوان الذي يتصرف على هدي من البرمجة الغريزية التي أودعها فيه الخالق - تبارك وتعالى -. الإنسان يدرك ما يحدثه تناول المخدر من إدمان، ويعرف أن حالة الضيق والعَوْز التي تصيب المدمن هي بسبب الحرمان منه. أما الحيوان الراقي - القرد - فإنه يستطيع الربط بين المخدر والمتعة، لكنه لا يستطيع الربط بين الضيق الشديد الذي يجده وبين الحرمان من مخدر أدمٍ تناوله؛ إن عقله

لا يستطيع الرابط بين سلسلتين مختلفتين.

إن تعقد الحياة الراهنة جعلت خبرات الناس - في كثير من الأحيان - غير كافية لإدراك طبيعة التحديات، وإدراك ما تستحقه من استجابات، مما يعني أننا سنرى المزيد من ردود الأفعال غير الراسدة، وغير المترنة.

الحضارة الحديثة رفعت من وعي الناس بأمور كثيرة، لكنها قد أحاطت الإنسان بكميات هائلة من الأشياء التي يشعر أنه بحاجة إلى اقتنائها أو استهلاكها، مما أضعف من إرادته، ونقل مركز التحكم من الإنسان إلى الأشياء؛ وبذلك تم إجهاض الكثير من فاعلية الوعي الذي وفرته الحضارة الحديثة. الناس يدركون اليوم مخاطر (الإيدز) لكن ضعف إرادتهم جعل قدرة إدراكتهم لمخاطرها ضئيلة القيمة في كفهم عن أسباب الإصابة به؛ إذ إن هذا المرض الفتاك، يتشر بسرعة متزايدة. وتذكر آخر الإحصاءات أن نحوًا من ستة عشر ألف شخص يتسبون يومياً إلى (نادي الإيدز) ليدخلوا بعد مدة في مرحلة المعاناة من آلامه الرهيبة! وهكذا تأخذ الحضارة الزائفة باليد اليمني ما أعطته باليد اليسرى ! .

بـ- مما يتعاظم به الإحساس في عصرنا هذا اختلاف النظرة إلى (الأزمات) التي تعرض للناس في حياتهم؛ فقد كان وعي الناس في القديم، لا يكاد يدرك ما تمثله الأزمات والمشكلات العويصة من مثيرات ومحركات على التغيير والارتقاء، وما تتيحه من فرص جديدة للنمو؛ وإنما كان يدرك الوجه المظلم من الأزمة - وجه الإعاقة والإحباط والخسارة. وهذا في حد ذاته كافٍ لإشاعة روح الاستسلام والخنوع لأحداث الحياة المعاكسة .

خبرة أبناء زماننا بالتاريخ، وبالكثير من خبايا الوضع الإنساني العام أرتهم الوجه الثاني للأزمات والمشكلات؛ مما جعل كثيراً من المفكرين يعدون فقد (التحدي) مشكلة عويصة، حيث نشأ اليوم مصطلح جديد هو (خيانة الرخاء) ويرون أن من الأسباب الكبرى لتخلف (أفريقيا) عدم وجود تحديات، تدفع إلى الكدح والعمل؛ فالماء والغذاء متوفران - في الماضي - واعتدال المناخ، لا يحوج الناس إلى البحث عن أسباب التدفئة... وهذا كله جعل الإنسان

الأفريقي، يشعر ألا شيء يدعو إلى العجلة والكد وتنمية المهارات، ما دام الحد الأدنى من وسائل العيش متوفراً.

في الماضي كانت الطاعة العميماء لرب الأسرة أو مدير المصنع أو الكبير في السن دليلاً على التهذيب والوفاق والتضامن . . . فهي دائماً بشري خير؛ لكن الأمر قد اختلف اليوم، حيث يرى كثير من المفكرين أن ما كان يراه الناس من محاسن للانقياد الأعمى، ما هو إلا فوائد زائفة، وإن من حسن حظر رب الأسرة، ومدير المصنع . . . أن يجد من يقول له (لا)، ومن يصحح له خطأه، ومن ينهاه ويحذرها؛ لأن ذلك قد يكون الوسيلة الوحيدة لردعه عن كثير من الأخطاء والتجاوزات، كما أنه أفضل وسيلة للحلولة دون توافق شكلي، لا يخفى تحته إلا القهر والاستبداد والتبرم والضعفان . . .

جـ- مما صار معترضاً به في سياق التحدي والاستجابة أن مجابهة التحديات بشجاعة هي أفضل طريقة للمحافظة على الوجود، بل تبنيه والارتقاء به. الإنسان يتشوق دائماً إلى الطلاقة وتوسيع إمكاناته إلى أبعد مدى ممكن، لكن (الضرورات) وقيود الزمان والمكان والمصالح المعاكسة؛ تحد دائماً من عالم الممكن، وتختفّض طموحاتنا وأحلامنا، أي تحدانا، وتستنفر قوانا، كي نتجاوزها، وننزل في حالة من الانطلاق غير المحدود . . .

لكن المشكلة أن الإنسان لا يملك دائماً من الوعي وقوة الشكيمة ما يمكنه من الاستمرار في المواجهة، فهو لا يستنفر في العادة كل قواه إلا عند حدوث صدمة قوية، أو عند بلوغه حدود الخطر المحقق . . . إنه إنسان ميال إلى العطالة والاقتصاد في الجهد إلى أبعد حد ممكن.

صار واضحاً لدى كثير من المفكرين أن أزمة الاستفادة من التحديات التي يواجهها بنو الإنسان كثيراً ما تمثل في (التكييس) و(التكيف). أما التكييس فإنه يتمثل في أن يقلل الإنسان علاقاته، أو يوقفها مع بيئته غير مواتية لتحسين الظروف. تلك هي حال كل من يستسلم للإخفاق، فينفض يديه من كل المشكلات التي تهز العالم، وينكتبُ بعناء (الأرضة) وإصرارها على بناء عشه، وإحاطته بسياج

متين، ويرفض الالتزام بأي شيء، ويتملص من مسؤولياته بلباقه. إنه مثل بعض البذور حين تعجز عن الهرب في الفضاء، تبتعد استراتيجية، تتيح لها التحرر من مؤثرات البيئة بالتشرنق في وسط محمي، والإبقاء على المبادرات الخارجية عند أدنى حد ممكن.

كثير من مسلمي اليوم يُظهرون انزعالاً عجيباً تجاه المشكلات والأزمات المعاصرة، ولا تسمع منهم إلا مر الشكوى، دون أن يقوم الواحد منهم بأي عمل إيجابي؛ مع أن أمّاهم الكثير مما يمكن أن يعملوه لو أرادوا. والتبيّن هي تراكم المشكلات، وتنازل التحدّيات؛ لتعاظم التركة الثقيلة التي سُتُّحِفُ بها الأجيال القادمة!

أما التكيف فهو تحمل آلام المشكلات إلى ما لا نهاية، وإبداء طاقة احتمال غير محدودة تجاه التحدّيات، دون التفكير بأن شيئاً ما يمكن تغييره أو الخلاص من شره. والحجّة الدائمة: ليس في أيدينا أن نفعل أي شيء، ونحن على كل حال أحسن من غيرنا، ولا بد أن تتبدل الأحوال يوماً ما!

على مدار التاريخ كان معظم الناس يتعاملون مع مشكلاتهم على أنها شيء طبيعي؛ فقد ظلت النسوة تكتنس البيوت وهن يحنّن ظهورهن عشرات القرون، إلى أن جاء من وضع عصا للمكنسة، حتى يكتنس بها الناس وهم واقفون دون انحناء؛ وما ذلك إلا لأن الناس لم يفكروا في التطوير، ولأن فكرة: «ليس بالإمكان أبدع مما كان» كانت تحكم كل رؤاهم الحضارية.

هنا يأتي دور المفكرين الكبار والعلماء الربانيين الذين ينقلون المشكلات إلى حسّ الناس وأعصابهم، والذين ينشرون من صور المقارنة ويدعون من مقولات التنظير ما يجعل الناس يرون الفارق بين الصواب والخطأ، والكائن وما ينبغي أن يكون، والطبيعي وغير الطبيعي ...

إن جوهر الضرورات والقيود والتحديات، لا يقوم في طبائع الأشياء بمقدار ما يقوم في نوعية علاقتنا بها. والواجب أن نفقه تلك العلاقة كي تكون استجاباتنا للتحديات راشدة ومكافحة.

## ثامناً - انتشار نظام التجارة:

نظام التجارة هو أحد النظم التي اخترعها البشر لتبادل المنافع وسد الثغرات المعيشية، وبالتالي تنظيم العنف، وضبط الحقوق. نظام التجارة قديم، بزغ فجره يوم شعر الإنسان أنه لا يستطيع أن يزرع، أو يصنع كل ما يحتاج إليه، ويوم شعر أنه لا يستطيع دائمًا أن يستهلك كل ما ينتجه . . .

أثبتت نظام التجارة في عصرنا أنه أقوى النظم جميًعاً؛ ومن النادر أن يجمع الإنسان بينه وبين أي نظام آخر في حياته دون أن تكون الغلبة لصالح النظام التجاري، فإذا كان الإنسان معلماً وتاجراً، أو طيباً وتاجراً، أو صانعاً وتاجراً . . . فإن صفة (التاجر) ستغلب عليه بكل ما تقتضيه من فهم وحركة وأخلاق وأدبيات . . . ويفيدوا أن الآفاق غير المحددة من النمو وجمع الثروة التي تعد بها التجارة، هي التي منحتها هذه الجاذبية. وفي النهاية فإن تأثيرها الشديد يأتي من صلتها بالمال الذي أصبح المحور الأساسي لفلسفة العيش في حياة معظم شعوب الأرض.

وتشهد خبرات عدة أن النظام التجاري قادر على تطوير معظم جوانب الحياة، وترك بصماته عليها، حتى الجوانب التي يظن أنها تطور التجارة، ولا تتأثر بها، مثل المجال (الأكاديمي) فقد ظلت جامعتاً (أكسفورد) و(كامبردج) تخنقهما القرارات الشديدة التحفظ والجامدة في منتصف القرن السابع عشر، وجاء التجديد لمناهجهما وخططهما الدراسية على أيدي التجار الجدد الناجحين. الشركات الكبرى المتعددة الجنسيات والعاشرة للحدود، تركت آثاراً هائلة في الثقافة والسياسة والاقتصاد، وهي في الحقيقة أشبه بحكومات الظل في سائر أنحاء العالم، وهناك منها اليوم نحو من (٤٠) ألف شركة، تملك أو تسيطر على نصف الإنتاج العالمي تحديداً .

عاشت البشرية معظم أيام حياتها السابقة دون أن تعرف (النقد) وكان تبادل السلع، هو السائد بين الناس، وكان يُشعر بنوع من التكافؤ - الظاهري على الأقل - بين الناس؛ لكن الوضع اليوم قد تغير، فالسلطة التي يتمتع بها الشخص اليوم تُعتبر، وتقوم بكمية النقد التي يستطيع التصرف بها، وصار المحرر من النقد،

يُشعر بالضَّالَّةِ والتَّلَاشِي في زَمَانٍ انتَهَتْ فِيهِ الْمَجَانِيَّةُ المُطلَقَةُ أو كَادَتْ . . .

طوفان المعلومات الذي أغرق البيوت، يُشعر الكثيرين بالحسرة والحرقة حيث يرون بأم أعينهم الثروات الهائلة المكَدَّسة لدى قلة محظوظة من بني البشر، على حين أن معظم سكان الأرض، هم على درجة من درجات البؤس والفاقة.

اليوم تتزايد نسبة العلاقات الاجتماعية التي يحكمها مفهوم (البضاعة) ومن شكل إلى شكل يتسع ذلك الجزء من حياتنا الذي يقع تحت سلطان المال؛ فكثير من الناس، يتخذ مما ظاهره تواصل وتواجد سلماً للوصول إلى أغراض نفعية ممحضة. وصار من المألوف أن نسمع من يقول: النجاح نجاح علاقات. ولم لا؟ (العلاقات العامة) تدرس في المعاهد والجامعات مما جعلها أشبه بالأعمال الهندسية منها بمبادرات عفوية عاطفية ! .

منذ قديم الزمان اقتربن مفهوم التجارة بالسفر والترحال والمغامرة، وفي عصرنا زاد كل ذلك إلى حدود مخيفة، فسهولة المواصلات، والخدمات الضخمة التي تُقدم لمن معه مال، أينما حطَّ رحاله، شجعت على التنقل، وخففت بالتالي من فكرة الارتباط بالوطن والأهل. وهناك من ينظر اليوم إلى الزواج على أنه قيد، لا معنى له (!) يعوق حركة الارتحال، وما تفرضه التجارة من ارتباطات وأسفار . . .

إن من آثار تضخم نظام التجارة الميل الشديد إلى (الشئية) ومحاولات (تنميته) كل شيء من أجل تسهيل تبادله، وهناك حركة متزايدة لبيع أعضاء الأموات، ومن هم مشرفون على الموت؛ وغداً سيتم إنتاج وتسويق (قطع غيار) بشرية بالجملة والمفرق، ولا يدرى أحد كنه ما هو قادم في هذا السياق ! .

نظام التجارة يُشيع اليوم خُلُقَ (الصفقة) الخلق الذي يميل إلى التركيز على المحسن والميزات، وإخفاء العيوب، والشكوى الدائمة من سوء الأحوال، واتباع الحلول الوسط وهندسة وضعيات التلفيق والمساومة، وهذا ما نلاحظ نموه

في مجتمعاتنا، حيث صارت الحقائق والمعايير الندية المحايدة قليلة؛ لأنَّه تم توزيعها بين البائع والمُشتري... إنَّه التبادل؛ ولذا فإنَّ كثيراً من الأقوال والأفعال، يمكن وصفه بأنَّه خطأ باعتبار طرق، وصواب باعتبار طرق أخرى؛ وذلك نتيجة الميوعة في التصوير والانتفاء. إنَّ قول محسوب، و فعل مدقق، يتغى منه في النهاية الربح لا الخسارة، والنحو لا الانكماش! .

كما يقتضي نظام التجارة المزيد من الترحال، يقتضي أيضاً المزيد من (اللياقة) في الجسم والهندام والكلام والإدراك؛ فكل ذلك سيكون عوناً على النجاح في التسويق والمنافسة التجارية. وذلك ضروري أيضاً للحياة على (القبول الاجتماعي) إذ إنَّه هو البوابة التي يلْجع منها كل من يريد أن يحيا في قلب النظام التجاري، وليس على هامشه.

على كل حال المجالس اليوم عامرة بأحاديث التجارة والمكاسب المادية، وقد صار الحديث عن (الأشياء) هو الحديث عن العالم بأسلوب جديد! لم نرَ من وراء هذا ذم التجارة، ولكن التحذير من التطرف والبالغة في الانسياق خلف نظامها التفعي، ومحاولة فرز الأعراض السيئة التي تصاحب كثيراً من الأنشطة والأعمال؛ وإلا فإنَّ الضرب في الأرض، وكسب لقمة العيش وعقد الصفقات الكبرى - ليس شرآ ولا عارآ، وذلك على كل حال أشرف وأكرم من الحاجة إلى الناس وجمع المال عن طريق الرشوة والنهب واللصوصية - وهذه الأخيرة أنواع - وكل الأعمال في النهاية منوطه بمقاصدها وصوابها، ومدى مساحتها في التوازن العام، الفردي والاجتماعي.

إنَّ مواجهة مخاطر سيطرة المال، ونظام التجارة عبارة عن أجوبة شخصية، وتعود إلى كل فرد في النهاية مسؤولية القرار بالعمل على أن يتقدم الإبداع على السلبية، وال دائم على الزائل، وإضفاء اللمسات الإنسانية على كل ما يتصل به، إلى جانب تحقيق الغنى الروحي والخلقي، واستعادة التعاطف والتضامن الأخوي... مما هو ضروري لحياة جديدة ذات معنى.

## تاسعاً - جنون الاستهلاك :

لم يحدث في التاريخ أن نجح مجتمع بشري في تأمين حاجاته وكمالياته كما نجحت المجتمعات عصرنا الحاضر؛ فالفوحات العلمية والتكنولوجية والاستغلالية لموارد البر والبحر - وغداً الجو - مكنت الإنسان من توفير سلع وخدمات، لو ذُكرت للناس قبل نصف قرن من الآن، لظنواها ضرباً من الوهم والخيال ! .

ونتيجة للإفلاس الروحي الذي لم يسبق له مثيل أيضاً، قام الناس بإحلال الشهوات وأصناف المتع محل السعادة القلبية والإشراق الروحي، فحينما شعر الإنسان باليتم العقدي والانتمائي، تحول إلى مستهلك، وصار رفع مستوى المعيشة هدف الحياة الأكبر، كما صار التقدم الاقتصادي كبير أصنام العصر. حين تم اختزال التقدم العام - وهو بالطبع روحي ومادي - إلى النمو الاقتصادي وحده، أخذت أنشطة الحياة تتمحور بالدرج حول هدف أعظم نهائي هو: مزيد من العمل من أجل مزيد من الإنتاج من أجل مزيد من الاستهلاك من أجل مزيد من المتعة ! .

لم يكن الاندفاع نحو الاستهلاك العظيم ناجماً عن التعبويض عن انهيار المركز الروحي للإنسان الغربي فحسب، بل كان إلى جانب ذلك نتيجة ما تقضي به وتيرة النمو التي تخضع لها اقتصادات البلدان المتقدمة من ضرورة إيجاد احتياجات متعددة، وتنشيط الرغبة في تلبيتها، باستخدام الدعاية وفتح أسواق جديدة للتصدير، وخفض مدة صلاحية السلع. الدعاية في الأعمال التجارية، تؤدي دوراً مهماً اليوم في فتح شهية الاستهلاك والتبذير، وتبييد الموارد والثروات. وتذكر بعض الإحصاءات أن أمريكا أنفقت عام ١٩٩٦ نحواً من (٨٤) مليار دولار في الدعاية والإعلان عن السلع والخدمات. وهذا الرقم يكفي لإطعام عشرة من الشعوب التي تتضور جوعاً! . كما تذكر إحصاءات أخرى أن مجمل ما يتم إنفاقه على الدعاية الآن في العالم قد تجاوز (٣٥٠) مليار دولار سنوياً.

ويؤسفني القول: إن فن الدعاية لدينا، يسير باتجاه النمط الغربي، مع أنها تؤثر تأثيراً مباشراً في حجم الادخار الوطني في وقت نحن بأمس الحاجة فيه إلى

رؤوس أموال جديدة وجيدة من أجل توفير فرص عمل لملايين الشباب المسلمين العاطلين عن العمل.

قد كان الناس على مدار التاريخ ينتجون ما يحتاجون إلى استهلاكه، من أجل إبقاء مسيرة الحياة مستمرة، لكن الذي أحدهته الفلسفة الرأسمالية وأديبياتها، وطيفها النفسية والفكرية، هو الرغبة في الاستهلاك من أجل الاستهلاك! وهذا أدى إلى تسارع نضوب موارد المعادن، والطاقة غير المتتجدة، كما أدى إلى تلوث الهواء والماء، وتسخين حرارة الأرض؛ مما ينذر بأوسم العواقب. ولو قدر لسكان الهند والصين أن يسلكوا المسلك الاستهلاكي الذي يسلكه الغرب - ولا سيما أمريكا - لاختنق العالم في عشر سنوات!

قد انتشرت بسبب التلوث الأمراض الخطيرة، وهناك بعض الأرقام المخيفة في هذا الشأن، فأمراض السرطان يعود ما بين (٨٠٪) إلى (٩٠٪) منها إلى تلوث البيئة، كما أن ارتفاعها يكاد يمضي على و蒂رة ثابتة، هي في حدود (٣٪) سنوياً. سوف يطرح العالم قريباً في كل سنة ما يكفي لطمر عاصمة - مهما كانت كبيرة - بأكواخ من الفضلات والمخلفات - وبعضاها سام - سماكتها مئة متراً.

ما يؤسف له أن العالم الإسلامي يسير في الطريق عينه الذي تسير فيه الدول الصناعية من استهلاك وإسراف؛ بل إننا قد تجاوزنا نمط المعيشة الغربية في بعض الجوانب، مثل ما ينفق على الاحفلات والمناسبات والولائم، ومثل ما يتم استهلاكه من قبل كثير من النساء على شراء الثياب، وعلى الحلي وأدوات الزينة...

لدينا الكثير من النصوص التي تدعو إلى ترشيد الإنفاق، والتوفير من الإسراف والتبذير، على نحو ما نجده في قوله - جل وعلا - : «وَكُلُوا وَاشْرُبُوا وَلَا شُرِفُوا» [الأعراف: ٢١]. وقوله - سبحانه - : «إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَنَ الشَّيْطَانِ» [الإسراء: ٢٧] بداع حب التنعم، ويسبب من عدم الشعور بالمسؤولية، صار القليل من المسلمين من يتعظ بقوله - سبحانه - : «ثُمَّ لَتُشَلَّنَ يَوْمَيْذِيْعَنَ الْتَّعَيْمِ» [التكاثر: ٨]. وصار كثير من الناس يحتج بـ «وَأَمَّا يَنْعَمُهُ رَبُّكَ فَحَدَّثَ» [الضحى: ١١].

ليس ثمة مسوغ مقبول لأنجراف المسلم في التسابق على إرواء حاجات الجسد، ما دام يعتقد أن الآخرة، هي دار العيش الحقيقي، وما دام يعتقد أن الله تعالى - سائله عما استخلفه فيه من مال، وما دام يعتقد أن حماية البيئة، والمحافظة على موارد الأرض مسؤولية من مسؤوليات المسلم... فهل نستطيع أن نخطو خطوة إلى الوراء على صعيد أنماط سلوكنا وعيشنا؟ كي نحفظ ما تبقى من طاقة الحياة، وكى نعطي العطة والقدوة لمن هم بحاجة إليها من الشعوب المترفة التي تبلى لديها الحسن تجاه مسؤولياتها الكونية؟... ونسأل الله المعونة والتوفيق.





البَابُ الثَّانِي

الْعَيْشُ

فِي

الْمَهَاجِرَةِ الْصَّحِيفَةِ



## الفصل الأول

### عصر العيش الصعب

هذا العنوان قد يكون عسير الفهم على بعض الناس؛ إذ كيف يستقيم أن نشكو من صعوبة العيش في زماننا ونحو نرى أشكال الخيرات والمرفهات، كما نرى سهولة الاتصال والانتقال، وانتشار المؤسسات التعليمية والتربوية، وتعدد الخيارات أمام الإنسان في كل شأن من شؤون الحياة...؟.

لا ريب أن كل هذا صحيح، لكن لا بد من القول: إن كل هذه الأشياء، لا ينبغي أن تُرى من خلال منظور محدود، أو من خلال رؤية بعض الناس، وإنما من خلال معايير قيمية توازنية شاملة. وإذا استخدمنا معايير بهذه السمات، فإننا سنجد أن قسماً كبيراً من سكان الأرض، لا يتمتعون بكثير من خيرات العصر الحديث، ولكن تحترق قلوبهم بسبب الصور التي يرون فيها تنعم المترفين وتطلعت المُتخمين؛ كما يرون بؤسهم الشديد من خلال مشاهدة الهوة التي تفصل بينهم، وبين سكان العالم الصناعي. في العالم - كما يفيد تقرير لمنظمة (الفاو) - أكثر من مليار نسمة، لا يحصلون على كفاياتهم من الغذاء، وفي تقرير آخر أن (٦٣٪) من سكان آسيا و(٦١٪) من سكان أفريقيا، و(٣٦٪) من سكان أمريكا اللاتينية و(٣٣٪) من سكان الشرق الأوسط، يواجهون حالة الجوع.

المقارنات، تأتي دائماً بمقارنات، وفي الماضي كانت هناك فوارق بين الناس في مستوى العيش، لكنها كانت فوارق محدودة، أشبه بالفوارق التي كانت تُرى بين المتحاربين في الأيام الخالية: سيف بسيف، ورمح برمح وسهم بسهم... قد تكون سيوف هذا الجيش أفضل لكنها في النهاية سيوف، لا طائرات ولا صواريخ... .

أما اليوم فمأساة الفقراء والجائع والمحرومين أنهم في مواجهة الحياة المتفاقمة أشبه بمن استعد بقوس وسهم لمواجهة خصم مسلح بالدبابات والصواريخ ! .

إن السعادة تبع من الداخل ، أما الشعور بالرضا فيتولد من خلال المقارنة مع الآخرين ، وهذا هو سر سخط كثير من الناس على زمانهم وأحوالهم ، حيث لا تزيدهم المقارنات إلا بصيرة بسوء أوضاعهم ، وانسداد الآفاق أمامهم ! .

الناس حين يقارنون أنفسهم بغيرهم قد يكونون على خطأ ، إذ من الواجب في أمور الدنيا أن ينظر الإنسان إلى من هو دونه حتى يستشعر نعمة الله - تعالى - عليه ، ويحصل على الرضا ، لكن المقارنات ليست دائماً خاطئة ، في زمان أصبح الناس فيه أشبه بمواد داخل خلاطة كبيرة ، أو داخل كرة مضغوطة ضغطاً شديداً ، حيث لا يستطيع أي جزء داخلها أن يتمدد في الفراغ ، حيث لا فراغ وإنما على حساب مزيد من الضغط على جزء آخر ؛ فترف المترفين ، وتوسيع المتعفين ، لا يمكن أن يتم - عند الرؤية المدققة - إلا على حساب مزيد من الضنك والعوز في حياة الضعفاء والمساكين .

في عصرنا لم يعد بالإمكان عزل السلوك اليومي للناس عن مستوى دخلهم ودرجة تعلمهم ، وما حظي به الواحد منهم من عناء وتربيه وتوجيه ، وهذا ما ينبغي أن يكون واضحاً ؛ فالإنسان لا يستطيع أن يتقدم في حالات الفقر المدقع ، بل إنني أقول لا يستطيع أن يعيش وفق مبادئه ، كما لا يستطيع أن يحيا في جميع أبعاده وهو يرضخ تحت ضغوط الحياة المعاصرة وتكليفها الباهظة .

إن شح الموارد حمل كثيراً من الناس على الاختلاس ، وقبول الرشوة ، واقتراح الكذب والاحتيال ، وإراقة ماء الوجه ، وتحمل الجور والهوان ؛ بل صار كثير من المسلمين يعيش حياة ، هي أقرب إلى حياة (النبات) ؛ فهو يأكل ويشرب ما يتيسر له ، ويتنفس ، ويتکاثر ، ثم يموت ! أما ارتقاءهم الروحي والعقلي والخلقي ، فإنه قد أمسى من الماضي البعيد ! .

سوف يخفف الكثير من آلام الناس إحساسهم بأن مشكلاتهم تتضاءل، وأن أحوالهم تتحسن، لكن المؤسف أن هذا الشعور ليس موجوداً؛ فالمسافات التي تفصل بين المسلمين في البلد الواحد، تبتعد، حيث يجري تبخير (الطبقة الوسطى) لصالح قلة من أصحاب الثروات، وكثرة من المُعذَمِين.

هذه الكثرة تُشعر يوماً بعد يوم أن الحد الأدنى المطلوب لحياة كريمة، أو شبه كريمة، صار مرهقاً، وفوق طاقتهم على الاحتمال. فقد تعقدت أساليب العيش، وزادت أسعار المواد الأساسية، وكثرت التجهيزات التي يعدها المجتمع ضرورية، وصار ما يتطلبه الإعداد التعليمي والمهني الذي يؤهل الشاب للحصول على عمل مناسب، عالي التكلفة.

في أكثر بلدان العالم الإسلامي، يحتاج الموظف المتوسط الدخل إلى أن يدخل كل مرتباته التي يتلقاها خلال عشرين سنة؛ حتى يتمكن من امتلاك بيت، يؤويه مع أسرته! فكيف إذا علمنا أن مرتبه لا يكفيه للإنفاق على حياة شبه كريمة سوى نصف الشهر، ويدبر نفقات باقيه عن طريق الاقتراض؟ ! .

في الماضي لم تكن ثمة وسائل طيبة متقدمة للعلاج؛ فكان الموت يحل كل إشكالات الحالات الصعبة. وأما الأمراض والإصابات الصغرى فتواجه بالتحمل والصبر. أما اليوم، فماذا يكون موقف أسرة أصيب أحد أفرادها بـ(الكلب) أو بأحد الأمراض الخطيرة، هل تتركه يموت، أو تسلمه إلى مشفى حكومي كثيراً ما يكون نموذجاً للعزوز والإهمال أو تدخله إلى مشفى خاص، تدفع فيه كل ما وفرته، وكل ما يمكن أن تستدinya؟ ! .

ماذا تكون حال أسرة مسلمة تقيم في مسكن من صفيح ليس فيه ماء ولا كهرباء ولا علاج، على هامش مدينة مترفة، يساوي البيت فيها الملايين؟ ! .  
ستظل مشكلة المشاكل بالنسبة إلى كثير من الشباب المسلم هي (البطالة) الضاربة أطوابها في معظم الدول الإسلامية، والآخذة في التفاقم، حيث الركود العام وصعوبة الحصول على عمل ذي أجر مناسب، حتى قال أحد الباحثين: «إن هناك أجيالاً قد تولد، وتعيش، وتموت دون أن تجد عملاً ملائماً» ! .

المشكلة في البطالة أن الأرقام التي تصور قوة العمل، وعدد العاطلين شحيبة جداً. في الدول الصناعية، تسهل معرفة حجم البطالة عن طريق المساعدات الحكومية التي تدفع للعاطلين عن العمل. قد أصبحت البطالة صفة صيقة بخصائص الهيكل الاقتصادي المعاصر؛ ففي أمريكا واليابان نحو من (٣٥) مليون عاطل عن العمل، وهذا الرقم يساوي (١٢٪) من قوة العمل فيهما. لكن قوة الاقتصاد، وكثرة الموارد والضرائب التي تحصلها الدولة هناك ، تمكنتها من الإنفاق على العاطلين عن العمل وحمايتهم من التسول والانحراف. في العالم الإسلامي الأرقام عن البطالة - كما ذكرنا - شحيبة، لكن المتوفّر منها مخيف . ويدرك بعضها أن نسبة البطالة في الباكستان تبلغ نحواً من (١٩٪)، وفي أندونيسيا (٥٠٪)، وفي أفغانستان (٧٠٪).

وليست مشكلة البطالة محصورة في فقد المرء لمصدر قوته، وإنما يتولد عنها آثار نفسية وسلوكية واجتماعية خطيرة؛ فحين يجلس المرء مدة طويلة من غير عمل ، فإن ارتкаسات كريهة تصيب شخصيته باعتباره إنساناً، وباعتباره عاملأً . ويمكن أن يفسد احترامه لنفسه وثقته بذاته . وقد تؤدي البطالة إلى انهيار حياته الأسرية ، وتسمم الجو الذي يعيش فيه أطفاله . وهذا كلّه في كفة ، وانغماسه في اللهو مع قرناء السوء ، وإمكانه إدمانه للمخدرات في كفة أخرى؛ ليصبح في النهاية أقرب إلى المعوق والمشوّه .

إذا تأملنا مرة أخرى في المسافات الفاصلة بين الشعوب الإسلامية والشعوب الصناعية، وجدنا أن تلك المسافات تزيد، والهوة تتسع . وتلك الهوة تمثل في فاعالية الشخص ومعرفته ، وقدرته على التكيف والمرنة الذهية ، وفي مستوى الدخل الوطني والاستقرار السياسي ونوعية الخدمات المقدمة لكل فرد وكميتها ، والسيطرة على البيئة .

ولا تتوفر مؤشرات واضحة على كل ذلك ، لكن الملموس منها ، يبعث على الإحباط . فعلى حين ترتفع أسعار منتجاتهم بصورة مطردة ، فإن أسعار صادراتنا ، تتدحرج ، أو تجمد؛ وهذا يعني أنه يجب أن نصدر أكثر حتى نستطيع

الحصول على عين القدر من الواردات . في عام ١٩٩١ كان دخل الفرد السويسري (٣٦٣٠٠) دولاراً على حين أن هناك ملياراً من البشر - كثير منهم مسلمون - يكافحون ليعيشوا بأقل من (٣٧٠) دولاراً في السنة ! .

قد توقف النمو تقربياً في كثير من دول أفريقيا خلال العقد المنصرم ، وهبط دخل الفرد في معظم دول أفريقيا . جاء في تقرير اقتصادي صادر في جنيف عام ١٩٨٨ أن متوسط الدخل الحقيقي للفرد في العالم النامي قد انخفض بمعدل (٦٪) في المدة التي بين عام ١٩٨١ وعام ١٩٨٧ . في حين ارتفع متوسط الدخل الحقيقي للفرد في العالم المتقدم في المدة نفسها نحواً من (١٣٪) . مضاعفات هذه الهوة ، تظاهر ، وتفاعل كلما أخذ الاتصال والانفتاح العالمي في التوسع ، وهذا ما نشاهده الآن .

قد نشأت حضارة شديدة الإغراء ، تتجاوز فيها - بالضرورة - الحاجات المطلوبة الوسائل المتوفرة ، وصار الناس بين خيارين ، أحلاهما مر : إما العزلة ، وبالتالي سيطرة مشاعر التهميش والإحباط ، وإما الانخراط في الموجات المادية والدينوية العاتية . وقد آثر أكثر الناس الخيار الثاني ، واستقر في الأعمق من الشعور بإحساس بالسطحية ، وبالانغماس في استجداه الاستمرارية على أبواب الثقافة القاهرة .

صار الناس يشعرون يوماً بعد يوم أنه لا بد للمرجعية الإسلامية العليا حتى تستطيع الصمود أمام الفلسفة الليبرالية من أن تسهم في تطوير أساليب للتفكير المنتج الفعال ، وبناء أخلاقية ناجعة للرقي الحضاري ، ووضع (استراتيجية) أفضل ، وأكثر ملاءمة للتقدم الاقتصادي والاجتماعي ، وإلا فإنه سينشأ لدى كثير من الناس نوع من الأزدواجية المقيتة ، تمارس في ضوئها الشعائر الإسلامية وفق تعاليم ديننا الحنيف ، ويتم تشيد التقدم الاقتصادي والتقني والتنظيمي وفق الأنماط الغربية ؛ وهذا ما نلاحظ أنه يتغلغل في مفاصل الحركة اليومية لكثير من المسلمين الآن .

\* \* \*

## لماذا زماننا صعب؟

حاولت في الباب السابق تقديم بعض الملامح العامة لعصرنا الذي نعيش فيه، بغية تحسين وعيينا بالظروف والنظم والتحديات التي تكتنف حركتنا اليومية. وأسأهار في الأبواب التالية أن أقدم بعض الرؤى والأفكار والنماذج والآليات التي تساعد (المسلم المعاصر) على أن يوجه إمكاناته، ويرقّي مهارته على طريق المواجهة للتحديات المتعددة، وعلى طريق التحول من ساحات الانفعال إلى ساحات الفعل، ومن موقع الأخذ إلى موقع العطاء.

إنَّ كل ما ذكرناه في كتابنا السابقة، وما سنذكر هنا في هذا الباب، سيظل محدود الفائدة ما لم يلقَ التجاوب من القارئ الكريم. إن كل ما يقدمه الكتاب لا يشكل أكثر من خطوة واحدة، والقارئ هو الذي سيخطو الخطوة التالية عندما يُغيّر في أنماط حياته، وعندما يصبح مستعداً لبذل الجهد والصبر على العمل الشاق.

## لماذا زماننا صعب؟

الدنيا دار ابتلاء، ولذا فإن الإنسان سيظل - كييفما تقلبت عليه الأحوال - في إطار اختبار، أي سيظل يواجه ما لا يشهيه، وسيظل غير متأكد من الوضعية التي سيؤول إليها على وجه التحديد.

في إطار الابتلاء ليست الوضعية العامة للناس واحدة، فهناك من يشعر أنه مضغوط تحت إلحاح المزيد من مطالب العيش. وهناك من يشعر بدرجة من السعة والارتياح، لكن هناك في كل حال أشياء مشتركة غامضة في حياة الجميع، تسبب لهم نوعاً من المعاناة الشعورية. وتلك الأشياء الغامضة ربما كانت

نابعة من الضجيج والزحام وزيادة التحديات، وتعقيد النظم وسرعة التغيرات، وانتشار روح الشاًئم، وكثرة الجرائم، وانخفاض الدعم الاجتماعي، وضعف التيار الروحي، والخوف من مفاجآت المستقبل، وضعف الإحساس بالهدف. وربما كانت نابعة من مصادر أخرى لا نعرفها. وسيظل لكل واحد منا مع هذه الأمور المشتركة من فضائله ومشكلاته الخاصة.

ولعلّي هنا أسلط الضوء على ما أظنه في جملة الأسباب المهمة لصعوبة العيش في زماننا هذا، على وجه الاختصار، تاركاً التفصيل لبعض موضوعات هذا الكتاب والرسائل القادمة، بإذن الله تعالى.

١ - مَتَّعَ اللَّهُ - جَلَّ وَعَلَا - الْإِنْسَانُ بِالْإِرَادَةِ الْحَرَةِ فِي الْوَقْتِ الَّذِي يَخْضُعُ فِيهِ الْحَيْوَانُ لِخَطُوطِ غَرِيزَةٍ، لَا يَخْرُجُ عَنْهَا. وَقَدْ كَانَ الْإِنْسَانُ فِي الْمَاضِي، يَشْعُرُ فَعَلًا بِحَرِيَّةِ إِرَادَتِهِ، وَسَيْطَرَتْ عَلَى بَيْتِهِ الْمَحْلِيَّةِ. وَكَانَ لِقَلْةِ الْأَشْيَاءِ وَالْأَدْوَاتِ وَالنَّظَمِ الْمُتَوْفَرَةِ وَظِيفَةٌ أَسَاسِيَّةٌ فِي ذَلِكَ. لَكِنَّ الْأَمْرَ اَنْقَلَبَ الْيَوْمَ رَأْسًا عَلَى عَقْبٍ؛ فَمَا تَوَفَّرَ مِنْ أَشْكَالِ الْأَثَاثِ وَالْمَرْفَهَاتِ، وَمَا اسْتَقَرَّ مِنْ النَّظَمِ وَالْأَسَالِيبِ الْمَعِيشِيَّةِ الْمَقْنَّتَةِ... نَقْلُ مَرْكَزِ السُّيُطَرَةِ فِي الْحَيَاةِ الْيَوْمَيَّةِ مِنَ الْإِنْسَانِ إِلَى الْأَشْيَاءِ. وَهَذَا أَضَعَفَ إِرَادَةَ النَّاسِ، وَجَعَلَهُمْ مَطَالِبَيْنِ بِالْمَزِيدِ مِنَ الْحَرْكَةِ الدَّائِبَةِ مِنْ أَجْلِ تَوْفِيرِ الْأَشْيَاءِ وَصَيْانَتِهَا وَتَبْدِيلِهَا.

إِنَّ إِرَادَةَ الْحَرَةِ نِعْمَةٌ مِنَ اللَّهِ - تَعَالَى - لَكِنَّ حِينَ أَضَعَفَتْهَا أَسَالِيبُ الْحَيَاةِ الْمُعَاصِرَةِ، صَارَتْ مَصْدِرَ تَهْدِيدٍ فِي بَعْضِ الْأَحْيَانِ؛ فَالْحَيْوَانُ الْمِبْرَمُ بِخَطُوطِ غَرِيزَيَّةٍ صَارِمَةٍ فِي تَصْرِفَاتِهِ مَحْمَيٌّ مِنْ ضَغْطِ الْأَشْيَاءِ، فَهُوَ - غَالِبًا - لَا يَصَابُ بِحَالَاتِ التَّخْمَةِ النَّاجِمَةِ عَنِ النَّهَمِ فِي تَنَاهُلِ الطَّعَامِ. أَمَّا الْإِنْسَانُ فَقَدْ أَصْبَحَتْ (الْوَفْرَةُ) فِي الْأَطْعَمَةِ لَدَى بَعْضِ الشَّعُوبِ، تَشَكَّلُ مَصْدِرُ تَهْدِيدِ الْحَيَاةِ، حِيثُ تَسْبِبُ فِي حَدُوثِ عَدْدٍ مِنَ الْأَمْرَاضِ الْقَاتِلَةِ. قَدْ صَارَ الْإِنْسَانُ يَشْعُرُ أَنَّهُ أَسِيرٌ لِلْأَشْيَاءِ كَثِيرَةٍ، وَصَارَ مِنَ الْوَاجِبِ عَلَيْهِ أَنْ يَذْلِلْ جَهْدًا إِضَافِيًّا فِي تَقوِيَّةِ إِرَادَتِهِ، وَتَقوِيَّةِ جَهَازِهِ الْنَّقْدِيِّ الدَّاخِلِيِّ حَتَّى يَسْتَرِدْ حَرِيَّتِهِ مِنْ جَدِيدٍ؛ وَهَذَا فِي حَدِّ ذَاتِهِ يُشَكِّلُ مَصْدِرًا إِزْعَاجٌ.

٢ - الاقتراب من المعايير الاجتماعية السائدة في بيئه الواحد منا مصدر للشعور بالرضا ، والإحساس بالكفاءة الاجتماعية ؛ مما يستلزم من الواحد منا نوعاً من الامتثال لما هو سائد . وهذا يستدعي أن تصرف تصرفات كثيرة ، ونقتني أشياء كثيرة ، لسنا مقتتنين بها ، ولا نشعر بحاجة حقيقة إليها .

مع تعقد الحضارة وهيمنة الثقافة الغربية الطاغية ، تحول الكثير الكثير من الأشياء الكمالية إلى أشياء أساسية ؟ فأكثر من (٩٥٪) من أثاث المنزل الآن ، كان يُعد في الماضي في جملة الكماليات ، وكثير منه لم يكن معروفاً أصلاً ، لكن الناس لا يقبلون أية مساومة عليه ، ويعدّون وجوده من مقومات الحياة الهانئة . واقتضاء هذه الأشياء صار - بالإضافة إلى ذلك - مؤشراً على الطبقة الاجتماعية التي يستحق مقتنيها الانتساب إليها . وهذا كلّه رفع مستوى عتبة الحد الأدنى للعيش المقبول ، وزاد بالتالي في صعوبة العيش وتتكاليفه ، وفرض بذلك على الناس التزامات وواجبات جديدة ، ينوء كثير منهم بحملها .

٣ - التقدم الحضاري عَقَد مصالح الناس إلى حد بعيد ، وصار بذلك ما هو فطري وغريزي لديهم غير كاف لعيش حياة كريمة وسوية . إن الإنسان يستطيع أن يجري بداعف غريزته دون الحاجة إلى تدريب سابق - كما هو الشأن لدى الحيوان - لكنه لا يستطيع أن يقود طائرة . يستطيع أن يرمي حجراً دون مران سابق ، لكنه لا يستطيع استخدام مدفع ... وذلك لأنّ أفق الغريزة لديه لا يلامس تلك المهارات الراقية والمعقدة . وهذا يعني أن الإنسان اليوم مطالب حتى يحصل على المهارات المطلوبة للعيش أن يتعلم ويتدرّب ويستفيد الكثير من الخبرات . وبما أن تكاليف التدريب والتعليم الفني عالية إذا ما قورنت بتكاليف التعليم النظري ، فإن نجاحات الدول الفقيرة في هذا المجال محدودة . والإنسان لديها - مثل مواردها - ما زال خاماً ، أي إنساناً بالقوة لا بالفعل ؛ كما يقول المناطقة .

٤ - يميل الإنسان بطبيعة إلى التعامل مع الأشياء الثابتة والساكنة ؛ فذاك يؤمّن له نوعاً من (العطالة) وتوفير الجهد ؛ لكن الثورة المعلوماتية ، وما يتبعها من تغيير سريع في التقنيات والنظم وأساليب العيش والتعامل والتبادل - أدت إلى

تسارع إيقاع الحياة، وإحداث موجات من التجديد الذي يصعب استيعابه على معظم الناس. إنه لا يكاد يُعمم نموذج من الحاسبات الآلية حتى يطرح في الأسواق نموذج آخر منه أكثر كفاءة وأصغر حجماً وأرخص ثمناً.

التغيير السريع قسم العالم إلى قسمين متمايزين: قسم ينظم شعراؤه الأشعار الحماسية التي تتغنى بأمجاد الأوطان، والعادات والتقاليد المحلية... وقسم يتغنى مثقفوه بفضائل (عالم بلا حدود) وميزات الوعي بوحدة الكوكب وعولمة الثقافة... وفي داخل كل قسم من هذين القسمين أناس كثيرون، يلهثون في متابعة التغيرات الجديدة، وأناس يخافون من عواقب التبدل في كل شيء، وأناس يهمشهم التقدم السريع، فيعجزون عن فهم حقيقة ما يجري، لكن السواد الأعظم من البشر يشعرون بأنهم قد غلُبوا على أمرهم، أو كادوا، فقد صار الحصان خلف العربية، وعليه الآن أن يجري جهده، وقد كان هو الذي يقودها! .

لا أحد يدرى عواقب هذه التبدلات السريعة، لكن الملموس أن على المرء أن يبذل جهداً مضاعفاً اليوم حتى لا يصبح خارج الحلبة كلياً.

٥ - الأمن والطمأنينة من المطالب الأساسية، ليس للحياة الهائنة فحسب، وإنما للنمو السوي للشخصية أيضاً. وقد امتنَ الله - سبحانه - على قريش بإفاضة الرزق، وتخيم الأمان على بلدتهم حيث قال: ﴿لَا يَلِيفُ قُرَيْشٌ لِّإِلَهِهِمْ رِّحْلَةُ الشِّتَّاءِ وَالصَّيْفِ لَمَّا عَبَدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِّنْ جُوعٍ وَأَمْنَهُمْ مِّنْ حَوْفٍ﴾ [قریش].

ضعف الواقع الديني، وضعف الخوف من الله - تعالى - إلى جانب عجز كثير من الدول والقوانين عن ضمان الأمن للناس انتشرت الجرائم - ولا سيما في المدن الكبرى - وصار على كثير من الناس أن يبحثوا عن الوسائل التي يحمون بها أنفسهم.

ونتيجة للشعور بالسأم والضجر والعدمية، فقدَ كثير من الناس القدرة على الصبر والتحمل والتسامح، وصار العبوس والتجهم هو الحالة الطبيعية للكثيرين؛

بل انتشر نوع من الجرائم الوقتية ، والناجمة عن التزق والبرم ، والإحساس بالكرب والضغط النفسي .

وقد ذكرت دراسة جرت في (ألمانيا) أن المنحنى البياني لأحداث العنف هناك ، يبدأ بالارتفاع بحلول شهر آذار (مارس) ، ثم يبدأ بالانخفاض بحلول شهر أيلول (سبتمبر) . وعموماً ترتفع معدلات الجرائم بنسبة (١٥٪) مع ارتفاع كل درجة حرارة مئوية يسجلها المحرار !

وتذكر إحصائية أخرى جرت في (أمريكا) أن كل درجة حرارة زائدة يسجلها الميزان الحراري ، تعني ارتكاب (٦٦) جريمة أكثر لكل مئة ألف مواطن في المعدل الوسطي . وعلى نحو عام يتم ارتكاب (٦٠) ألف جريمة إضافية في العام في الولايات المتحدة عند ارتفاع درجة حرارة الجو درجة مئوية واحدة .

هذه الوضعية لم تبلغ هذا الحد في العالم الإسلامي ، لكن من الملاحظ أن (الأمن) لا يتقدم في معظم الدول الإسلامية ، وإنما يتراجع ، وهذا يمثل مصدر إزعاج إضافي لإنسان هذا العصر .

٦ - لدى كثير من الشعوب النامية شعور بالعدمية والبعث والاستلاب بسبب فقد العدالة وتكافؤ الفرص ، وغياب القانون في ضبط الحياة العامة .

إن كثيرين من الناس يشعرون بانقطاع الرابطة بين الفعل وجزائه ؛ فالتعصب لا يؤدي إلى الراحة وإنما إلى مزيد من الشقاء . والمعادلة مقلوبة : الذين يتبعون ، لا ينالون ، والذين لا يتبعون ينالون كل شيء . قد حطمَت النخبة الزائفة التكافؤ بين الفضيلة والسعادة ، وبين الكد الشريف والراحة . . . كل ما هو مرسوم سوف يمضي ، والصامت والمتكلم سواء ؛ فالسكتوت إذن أولى . وهذا هو سر (اللامبالاة) التي يبديها كثير من الناس . وقد بلغ اليأس من صلاح الأحوال مداه ، فلم يعد كثير من المقهورين يبحثون عن المعايير العادلة أو الصحيحة ، وإنما عن أسلوبٍ ما يحصلون به على قسم من (الكعكة) المنهوبة . وهم بذلك يقومون بدور المستلَب الذي ضاع شعوره بذاته ، فاغترب عنها ، وأخذ يتبنّى عقائد الذين

قهروه، واغتصبوا حقوقه، ويتبع (استراتيجيتهم).

إن للناس عقدين: عقيدة نظرية وعقيدة اجتماعية. العقيدة النظرية تتمي إلى (المطلق) البعيد عن المصالح والظروف؛ فالمسلم يعتقد أن الكذب والغش والرياء، والسكوت على الباطل محرمة، لكن من خلال حركته اليومية، ومن خلال خبرته، يقيم موازنات دائمة بين مبادئه وعوائقه، وبين مصالحه والضغوط التي تمارس عليه. وينتتج عن هذه الموازنات شيء، اسمه (العقيدة الاجتماعية). العقيدة الاجتماعية: هي ترجمة لمبادئ المرء ومصالحه، ومركز التوازن بينهما. وهي في كثير من الأحيان أقرب إلى أن تكون انعكاساً للواقع المعيش من أن تكون أفقاً نظرياً.

حين يكون المجتمع مريضاً، ويكون الصدق فيه مجلبة للأذى، وحين يكون الحصول على الضروريات الحياتية، لا يتهيأ إلا عن طريق الرشوة أو اللصوصية والنهب، فإن الحس الاجتماعي، يضعف حال هذه المحرمات، بل إن الأم تنهى ابنها آنذاك عن الصدق - الذي تعتقد نظرياً أنه فضيلة - إذا كان يسبب له الأذى، وتوصيه أن يكون (شاطراً) و(كدعياً) أي متخفقاً من القيود الأخلاقية التي قد تسبب له الضرر، أو تفوت عليه بعض المنافع! .

حين يكون المرء شريفاً في مجتمع تسوده السرقة، فإن شرفه يصبح عقوبة له، ويجعل مصالحه في مهب الريح، وجهاده في غير عدو... وهذا ما يعني منه كثير من الناس اليوم؛ لكن العاقبة للتقوى.

٧ - إن أصحاب الشركات الكبرى، يسيطرون على حركة الإنتاج، ويسطرون في كثير من البلاد على القرارات الكبرى المتعلقة بـ(التنمية). ومعظم أولئك قد تشبعوا بهم لجمع الثروات، لا يعرف الارتواء؛ مما أدى إلى ترتيب جديد لأوضاع البشرية، لا تراعي فيه أحوال الموارد ولا البيئة الطبيعية ولا أحوال المناخ... .

وهناك اليوم اعتقاد راسخ أن الثمن الذي سيتم دفعه للتنمية المجنونة السائدة سيفوق كل حساب. وقد قامت الأمم المتحدة بجمع أكبر فريق علمي في التاريخ،

وكَلَفَهُ بِدِرَاسَةِ هَذِهِ الْمُسَأَّلَةِ الَّتِي تَعْلُقُ بِمَسِيرِ الْبَشَرِيَّةِ جَمِيعَهُ، وَشَكَلَتْ هَذَا  
الْفَرِيقُ الْضَّخِيمُ مِنْ (٢٥٠٠) عَالَمًا، يَتَمُوَّنُ إِلَى بَلْدَانٍ شَتَّى.

وَبِنَاءً عَلَى التَّقَارِيرِ الَّتِي قَدَّمُوهَا لِلْمُنْظَمَةِ الدُّولِيَّةِ، فَإِنَّ مَا هُوَ مُتَوقَّعٌ، يَبْعَثُ  
عَلَى الْخُوفِ وَالرُّعْبِ؛ فَالْتَّغْيِيرَاتُ الْمُنَاخِيَّةُ سُتُّسِيرُ فِي اتِّجَاهِيْنِ مُتَطَرِّفِيْنِ؛ حِيثُ  
إِنْ بَعْضُ مَنَاطِقَ فِي الْعَالَمِ، سُتُّشَهِدُ الْكَثِيرُ مِنَ الْأَمَّطَارِ وَالْفَيْضَانَاتِ الَّتِي سُتُّغَمِّرُ  
أَرْاضِيْهَا الزَّرَاعِيَّةُ، عَلَى حِينَ أَنْ مَنَاطِقَ أُخْرَى سُتُّقْلُ فِيهَا الْأَمَّطَارُ، وَيُضَرِّبُهَا  
الْجَفَافُ وَالْتَّصْرِحُ.

وَثُمَّ دُولٌ أُخْرَى سِيَزِدَادُ فِيهَا الصَّقِيعُ، كَمَا أَنْ أَخْرَى سُتُّرْتُفَعُ فِيهَا درَجَةُ  
الْحَرَاءِ. وَهَذَا كَلِهُ سِيَؤَدِّي إِلَى تَرَاجُعِ الْمَسَاحَاتِ الزَّرَاعِيَّةِ، وَنَدْرَةِ الْغَذَاءِ وَانْتِشارِ  
الْبَطَالَةِ... وَلَا أَرِيدُ أَنْ أَخْوَضُ فِي التَّفَاصِيلِ، لَكِنْ يَبْدُو أَنَّ الْبَشَرِيَّةَ انْزَلَتْ إِلَى  
وَضْعِيَّةٍ، لَمْ يَعْدْ بِالْإِمْكَانِ التَّرَاجُعُ عَنْهَا. إِنْ مَأْسَاهَا الْأَرْضُ أَنْ مُسْتَقْبِلُهَا وَاحِدٌ،  
لَكِنْ مَفَاهِيمُ وَتَوْجِهَاتُ وَمَصَالِحِ الَّذِينَ يَحْكُمُونَهَا، لَيْسَتْ وَاحِدَةً!

حِينَ تَشَحُّ الْمَوَارِدُ، وَيَصْبِحُ الْمَاءُ وَالْغَذَاءُ نَادِرِيْنِ، فَإِنَّ الْحَصُولَ عَلَيْهِمَا  
سِيَكُونُ مُكْلِفًا، وَآنِذَاكَ فَإِنَّ وَضْعَ النَّاسِ فِي الْمَجَمِعِ الْوَاحِدِ، سِيَكُونُ أَشَبَّهُ  
بِرَبِّ فِي صَحْرَاءِ مَجْدِبَةٍ، وَقَدْ قَارَبَ زَادَهُمْ وَمَا ؤَهُمْ عَلَى النَّفَادِ... إِنْ كُلُّ  
مَا يَخْطُرُ بِالْبَالِ مِنَ التَّنَافِسِ وَالتَّشَاحِنِ سِيقَعُ آنِذَاكَ، وَقَدْ يَصِلُّ الْأَمْرُ إِلَى ذِبْحِ بَعْضِهِمْ  
لِلْلَّاقِيَّاتِ بِهِ!

كُلُّ مَا ذَكَرْنَا هُوَ عَلَى سَبِيلِ الْاِختِصَارِ؛ مَمَّا يَشَكِّلُ مَنَاخَ الْحَيَاةِ الْمُعاصرَةِ.  
يَتَطَلَّبُ مِنَ الْمُسْلِمِ أَنْ يَعِدَ صِياغَةً ذَاتِهِ وَتَحْسِينَ كَفَاءَتِهِ وَعَلَاقَاتِهِ، حَتَّى يَسْتَطِعَ  
مَقاوِمَةَ الضَّغْوَطِ وَالْمَغْرِيَّاتِ، وَيَتَجَازُ العَقَبَاتِ الَّتِي تَعْتَرَضُ سَبِيلَهِ وَهُوَ يَحَاوِلُ  
الْقِيَامَ بِأَمْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَبْلِيغَ رِسَالَةِ الْإِسْلَامِ. وَمِهْمَةُ هَذِهِ الْبَحْثِ وَمَا بَعْدِهِ أَنْ يَسْاعِدَهُ  
عَلَى ذَلِكَ؛ وَمِنَ اللَّهِ الْحَوْلُ وَالْطُّوْلُ.

\* \* \*

## الفصل الثاني

### العيش خارج العصر

كان الناس في الماضي يصنعون بيئاتهم المحلية بأنفسهم على المستوى الجماعي. وتأثراً بهم بما يجري بعيداً عن ديارهم ضئيل للغاية، وقد يكون معذوباً. حين كان الناس يعيشون في الصحاري والقرى الصغيرة، كانوا مغمورين بمشاعر العزلة والاستقلالية. ولم يكن من المأثور أن تتأثر حركة الحياة اليومية في قطر نتيجة اتخاذ قرارات معينة في قطر آخر إلا على نطاق محدود؛ وذلك لأن كل مقومات الحياة الأساسية متوفرة محلياً.

حين عرف الناس (تقسيم العمل)، وحين قامت (العلاقات الاعتمادية) بين الشعوب على نطاق واسع، أخذ كل شيء يختلف، وصار من الممكن أن يجوع إنسان أو شعب في أقصى الشرق بسبب اتخاذ قرار في أقصى الغرب. هذا التواصل الكوني استدعى -بالطبع- وجود معايير عابرة للقارارات لكل شيء مشترك، مثل الاستيعاب والفاعلية والتاثير وحسن التصرف والإنتاجية والقدرة على الاحتمال وما شاكل ذلك... الأمم الأكثر حضوراً في ساحات الإعلام والإنتاج والتقنية والسياسة، هي التي تضع معايير ما أشرنا إليه. وبقطع النظر عن صواب تلك المعايير فإنه لا يمكن تجاهلها على نحو تام. حين كان المسلمون يقودون الحضارة، كانوا هم الذين يضعون تلك المعايير، وكان تجاهلها يعني الانزدال عن قيادة الحضارة آنذاك.

العيش خارج العصر لا يحتاج إلى تخطيط، ولا إلى جهد، فهو الأصل. والعيش داخل العصر هو الذي يتطلب الكثير من الفهم والعناء والبذل... إن الذي لا يريد أن يصبح بطلاً رياضياً، غير مكلف بأي شيء من تمارين الأبطال.

وإن الذي لا يعبأ بالصحة والمرض والقوة والضعف، ليس مطالباً بأي شيء من التمارين الرياضية؛ وهكذا فالتصرف في الحياة على السجية، دون أي صقل للذات أو ترقية للمهارات أو محاولات للفهم... هو حياة نموذجية خارج هذا العصر، وخارج العالم الذي ننتمي إليه.

شئون هذا العصر طبقات عديدة في شعاب كثيرة متفرقة، واستيعابها على نحو تام غير ممكن، ولذا فالاستجابة التامة لإشاراته وتحدياته أيضاً غير ممكنة. والمشكلة العميقية التي يعاني منها كثير من الناس في هذا الجانب أن الواقع يتغير على نحو أعقد وأسرع من استيعابوعي له. والطروحات الفكرية، تكاد تكون مستخلصات مما يفرزه الواقع من مشكلات، أي لا يتم التنبه لكثير من المشكلات والتحديات إلا بعد أن تصبح حقيقة ماثلة.

العيش داخل العصر، يحتاج أيضاً إلى درجة من الشفافية والمرؤنة الذهنية، وهو ما غير متوفرين لدى الأميين ومتوسطي الثقافة، والذين يعيشون في ظروف قاسية، حيث تحجب المتطلبات الضرورية للمعيشة اليومية رؤية الناس للمحيط العام، ولقدراتهم الكامنة والخيارات المتاحة لهم على طريق التحسن والاستجابة. لهذه الأسباب وأسباب أخرى فإن معظم الناس في الأرض يعيشون خارج عصرهم، ولا سيما أبناء الشعوب التي يغلب عليها الاستهلاك لمتطلبات العصر، دون مشاركة فعالة في إنتاجها.

### سمات الذين يعيشون خارج العصر:

قلة أولئك الذين يختارون العيش على الهامش وهم على دراية بما يفعلون، فالكثرة الكاثرة من الناس تُهَمَّش، وتعيش خارج الحبلة بسبب البيئة المحمضة التي يعيشون فيها، فهي غير ملائمة للنمو لأنها إما أن تكون قاسية إلى درجة الكبت الشديد والقهر، وإما أن تكون على درجة من التخلف، لا تمكّن من صناعة الإرادات ولا استنفار الطاقات، وهذا - مع الأسف - هو شأن أكثر من (٧٠٪) من البيئات المعاصرة.

العيش داخل العصر يعني استيعاب المرء لتحديات عصره ومشكلاته، إلى

جانب الوعي بالإمكانات المتاحة للاستجابة لتلك التحديات ، بالإضافة إلى امتلاك الآلة المناسبة لتحقيق ذلك على هدي من المبادئ والثوابت التي يؤمّن بها؛ مما ينتج عنه العيش في غمرة الأحداث والتتجددات والتأثير فيها ، والاستفادة من معطياتها .

سنذكر هنا على نحو موجز أهم سمات الشخص الذي يعيش خارج عصره بغية التنبيه على الوضعية البائسة لكثير من الناس ، وللتنبه من ذلك مرشدًا لما سنقوله بعد ذلك عن المبادئ والشروط والسمات والأوضاع المطلوبة للعيش داخل العصر .

١ - بعض الذين يعيشون خارج العصر ، مكتّلون بأوهام ، فهم تارة أسرى للتاريخ ، يقيسون عليه الحاضر ، ويفهمونه من خلاله ، ويستبطون إمكانية إعادته لنفسه على نحو شبه متطابق . وهو لا يتعلّقون بالتاريخ فحسب ، وإنما يفهمونه على نحو مشوّه ، وهم غير قادرين على الاعتبار به ، لأنّهم يتعاملون مع مدلولاته وفق مركباتهم الذهنية الخاصة بعيداً عن القراءات والفهم المعايرة . وبعض الذين يعيشون خارج العصر مكتّلون بأوهام (المثالية) . فهم يظنون أن ما يجري في الواقع قريب ، مما هو مستقر في الذهن ، من مثل وقت ومعايير ، أي يتوهّمون وجود نوع من التطابق بين ما هو كائن ، وبين ما يجب أن يكون ، غير عابثين بما تحدثه الظروف والمصالح والأهواء والشهوات من صدوع بين المبدأ والسلوك والخبرة والواقع .

بعض الذين يعيشون خارج عصرهم مكتّلون بأوهام المؤامرة ، فهم يرون كل شيء محيك باتفاقان وموّجه بعنایة ضد توجهاتهم ومصالحهم . ومع أن العالم لا يخلو فعلاً من المؤامرة إلا أن الخطأ يكمن في اعتقاد أولئك أنه لا حول لهم ولا قوة حيال ذلك ، مما يوجّد لديهم نوعاً من العقيدة الجبرية ، ويشجعهم على التخلص من أخطائهم ، وإلقاء تبعاتها على غيرهم .

بعض الأوهام ينشأ من فهم قاصر للذات والمحيط ، إذ هناك من يعتقد أن بإمكانه وإمكان غيره أن يفعل ما يشاء ، فهو يتقلّل من مغامرة إلى أخرى متّجاهلاً أن

الأمور الشخصية محكومة بإمكانات وموازنات خاصة، وأن القضايا العامة الكبرى محكومة باعتبارات محلية وإقليمية وعالمية. وتجاهل ذلك قد يكون ممكناً على المدى القريب، لكنه مهلك على المدى البعيد. وعلى العكس من هذا فإن هناك من يتوهם أنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، وكلما فكر في عمل خُيُّل إليه أن الساحة مزدحمة، فالفرص دائمًا لغيره، وله التحسر على ما فات ! .

لا أريد أن أسترسل أكثر في ذِكر أصناف المكتَلين بالأوهام، فنماذجهم تواجهك حيالاً توليت .

٢ - يظن بعض الذين يعيشون خارج العصر أن زماننا هذا هو زمان الخفة والنشاط والحركة، والتخفف من القيود الأخلاقية، والتغاضي عن صوت العقيدة والمبدأ؛ ولذا فإن نشاطهم اليومي لا يعدو أن يكون عبارة عن عمليات صفع على قيمهم ومبادئهم .

قد فقد هؤلاء الدليل والمرجع، واختلطت عليهم الأمور، فطلبوا السعادة والراحة والطمأنينة في أعمال ومواقف لا تجرّ عليهم سوى المعاناة في الدنيا والعذاب في الآخرة. والمؤسف أنهم يخسرون أنفسهم مقابل أوهام الثراء والتمتعة التي تكشف لهم كل يوم عن سراب خادع ! .

إن الذي يتمسك بمبدئه، قد يفوته بعض الربح في بعض الأحيان، لكنه يربح ذاته وأخرته في كل حين. إن هذا العصر صار عصر المصالح والمكاسب الأنانية الضيقة لأن الناس أرادوا له ذلك، وما الكدمات التي في مُحييَّاه سوى انعكاس دقيق لملايين التصرفات والمواقف اليومية لأبناء زماننا .

٣ - الذين يعيشون خارج العصر موزّعون بين الماضي والحاضر؛ فهم على مستوى التصورات والمفاهيم أسرى لمقولات ماضية - يعجزون غالباً عن التأكد من صحتها - وهم على مستوى الحاضر أسرى الهموم والمشاغل . أما المستقبل فلا يستحوذ إلا على القليل من اهتماماتهم وخططهم واستعداداتهم . هؤلاء الناس، لا يدركون أن التغيرات السريعة المتلاحقة، تتطلب أن نظر إلى أبعد

مدى ممكن؛ لأن البعيد صار قريباً. بعضهم يظن أن التخطيط للمستقبل ينافي التوكل على الله - تعالى -. وبعضهم يجعل الاهتمام بما هو آت نوعاً من الاشتغال بالتنظير، والانشغال عن الاستفادة مما هو ماثل. ذلك كله جعل الذين يعيشون خارج العصر ينفعلون بالأحداث بدل أن يشاركوا في صناعتها، كما جعلهم يأتون دائماً بعد الحدث.

٤ - من سمات الذين يعيشون خارج العصر أنهم يفقدون روح المبادرة الشخصية، فهم ما زالوا يتظرون من غيرهم نوعاً من الرعاية لهم<sup>(١)</sup>. إذا حاولنا أن نعمق النظر في أحوال عصرنا، فإننا سنجد أن المبادرة الفردية، قد أسهمت على نحو فذ في تكوين النهضة الحديثة، بل يمكن القول: إن مجموع المبادرات الفردية في أي مجتمع هو مقياس دقيق لمدى حيوية ذلك المجتمع، وقابليته للنمو والتقدم.

التربية لدينا ما زالت تركز على تخريج الإنسان التابع، والمعتمد على غيره، على أن الوضعية العامة لـ(التكليف) في الإسلام تؤكد على تنمية روح المبادرة والمسؤولية الفردية، وسلوك طرق الخير مهما كانت موحشة ومهجورة.

٥ - أشعة النقد لدى كثير من يعيش خارج العصر موجهة دائماً نحو الخارج، فهم غير قادرين على إلقاء نظرة (تقييمية) على أنفسهم وأنشطتهم، وهم يستبطئون في داخلهم نوعاً من الشعور بالكمال والرضا عن النفس، على حين أنهم يدققون في أحوال غيرهم. هذه الوضعية ولدت مرضياً آخر، هو الترحيب بكل ما يعزز مواقفهم، والابتهاج بكل من يناصرهم، على حين أنهم يضيقون بالمخالف والمعارض. وهذا مخالف لروح العصر، فالمؤسسات والحكومات والجماعات الناجحة في زماننا هذا، تستمد الكثير من عناصر قوتها من كونها تتبع في أسلوب إدارتها وعملها نُظُماً قابلة للمراجعة والتجديد والتعديل؛ ولذا فإنها

---

(١) يُكرر الطفل من استخدام ضمير (أنت): أنت لم تأخذني، أنت لا تحبني...  
ويُكرر المراهق من استخدام ضمير (أنا): أنا أضرب، أنا أفعل كذا...  
أما الناضج فيكثر من استخدام ضمير (نحن): حيث يغلب عليه شعور الجماعة.

تهتم بوجود (تغذية مرتدة)<sup>(١)</sup> من لدن عملائها، وهي لذلك تنظر إلى الرأي المخالف على أنه عامل ثراء وتقويم، ومساعدتهم في إصلاح الخلل وتلافي القصور.

إن الذين يعيشون خارج العصر، لا يدركون أن القصور الأساسي، هو قصور ذاتي، وأن النهضة الحقيقة، هي نهضة روحية نفسية فكرية قبل أي شيء آخر، ولذا فإنهم غير قادرين على تسليط أنوار التصحيح على أحوالهم الخاصة.

٦ - اهتمام الذين يعيشون خارج العصر بالوقت شبه معدوم، فالذي لا يتم إنجازه اليوم يمكن أن يُنجَز غداً أو بعد غد. وهم على خبرة واسعة في قتل الوقت وإنفاقه في أنشطة، لا تعود عليهم أو على غيرهم بأية فائدة. العالم المتقدم اخترع آلات لقياس أجزاء الثانية، والذين يعيشون خارج العصر يستخدمون في التعامل مع الزمن الأيام والشهور... والقوم يعيشون من غير أهداف واضحة، ولذا فإن الحرص على الوقت لديهم يصبح غير ذي معنى.

٧ - الإهمال والفوضى سمتان لامتنان لكثير من يعيشون خارج العصر: إهمال للصحة والمظهر والمستقبل والأهل والعلاقات الاجتماعية والعمل... الفوضى ضاربة أطنابها في كل شؤون حياتهم، فلديهم دائماً التزامات كثيرة وإنجازات قليلة. كل شيء في حياتهم جائز، ويمكن أن تتوقع منهم أي شيء. الذين قدموا إنجازات كبرى للبشرية في هذا الزمان، كانوا دائماً يُيدون اهتماماً بكل شيء - ولا سيما التفاصيل الصغيرة - وهم إلى جانب ذلك مُنظمون في حياتهم الشخصية وال العامة، وفي أسلوب تفكيرهم وفي أعمالهم. ويرون أن التحليل بفضيلة الاهتمام شرط للإنجاز العالي. أما التنظيم الدقيق فهو الطريق الأقصر للبلوغ الأهداف الكبرى.

سوف نقف على مزيد من سمات الذين يعيشون خارج العصر عندما نتحدث عن سمات السباقين والمتقاعسين، مما يزيد الصورة جلاءً ووضوحاً.

\* \* \*

---

(١) كان عمر رضي الله عنه يقول: رحم الله امرأً أهدي إلى عيوبه.

### الفصل الثالث

## نموذج المسلم المعاصر

يتربى على عموم الرسالة المحمدية وختمنها أنها تحتوي في بنيتها الداخلية وفي أدبياتها على عناصر ثابتة وأخرى متحركة، حيث نجد في القضايا التي لا تختلف باختلاف الظروف والأزمان الكثير الكثير من الوضوح والتفصيل - كما هو الشأن في العبادات وأمور العقيدة - أما القضايا التي تختلف من زمان إلى زمان، ومن مكان إلى آخر فإن الشريعة السمحاء ترسى الأصول، وترسم الخطوط العريضة، وتُعرض عن التفاصيل والمسائل الجزئية؛ لأن بلورة هذه الأخيرة من واجبات المكلفين؛ فالشارع وجّه بإقامة العدل وتحقيق الشورى وإغاثة الملهوف . . . وترك بلورة النّظم والأطر والأساليب التي تحقق ذلك للناس، على مقتضى الظروف التي يمرون بها.

وهكذا فالإسلام لم يفصل في جميع جوانب نموذج الحياة المعنوية والمادية التي ينبغي أن يحياها المسلم؛ لأن مفردات ذلك النموذج، تختلف من بيئة إلى أخرى، ومن وقت إلى آخر. وعلى سبيل المثال فحين تكون البيئة التي يعيش فيها المسلم بيئه ضنك في العيش وضائقة في فرص الكسب، فإن المسلم حتى يكون معاصرًا، يكون مطالبًا بأن يبذل جهدًا مضاعفًا في التدرب على مهنة، وفي إدارة الإمكانيات القليلة، والتعاون مع إخوانه ومواطنه في درء مخاطر المجاعة والبطالة.

وحين يجتاح بلدًا ما تيار شهوانى انحلالى، فإن الذي يبرز في النموذج آنذاك، هو السعي إلى إيجاد تيار روحي قوى، يواجه التيار الشهوانى. وحين

يعاني المجتمع المسلم من الشبهات والشكوك في صلاحية الإسلام العامة لتوجيه الحياة، أو في مسلماته الكبرى، فإن أولوية العمل تُعطى للفكر والحججة والبرهان والدليل المفجّم، وهكذا . . .

نفهم من هذا أن المسلمين بحاجة - حتى يكون معاصرًا - إلى أن يستجيب في تكوينه واهتماماته ومهاراته وردود أفعاله لتحديات البيئة المحيطة ومطالباتها، في إطار الثوابت التي أرساها المنهج الرباني للشخصية الفاضلة. وهذا يعني ألا نقدس اجتهادات السابقين ومقولاتهم في رسم أبعاد المسلم النموذج أو (العبد الصالح)، كما يوجب على أهل العلم والفكر أن يوضحوا القسمات الرئيسية التي يجب أن تتوفر في المسلم النموذجي في عصرهم. وما يقولونه يظل اجتهاداً قابلاً للصواب والخطأ.

إنه يمكن القول: إن ما يعد رذيلة في عصر أو مكان، لا يمكن أن يصبح فضيلة في عصر أو مكان آخر، لكن الذي يختلف هو حجم الاهتمام بالشيء الفاضل، والوضعية التي منحه إياها في سلم الأولويات. إن إسراع الموظف إلى الالتحاق بعمله مطلوب في كل وقت، لكن حين يكون الموظف (عامل إطفاء) فإنه يكون للسرعة معنى آخر أكثر أهمية.

وسأحاول هنا لفت النظر إلى بعض السمات والمهارات التي أرى أنها تحتل مكانه خاصة في نموذج (المسلم المعاصر) وهي أشبه بمخطط أولي، سأحاول تعميق خطوطه وتوضيحها فيما بعد - بإذن الله تعالى - وذلك على النحو الآتي :

#### ١ - توجيه جميع المناشط نحو الغاية العليا:

تقرر النظرة الإسلامية للإنسان أهمية توجيه جميع مناسطه في حياته المديدة نحو الفوز برضوان الله - تعالى - : « قُلْ إِنَّ صَلَاقَ وَثُشُكَ وَمَحَيَّا وَمَمَّاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿١٦٢﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ وَيَنْذَلَكَ أَمْرُتُ وَإِنَّا أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ » [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]

مناشط أوقات الفراغ، ومناشط الترفية تعزز التوجه الإيماني لدى المسلم إذا

كانت في إطار المباح، واستحضر صاحبها النية الصالحة عند مبادرتها. وهذا في الحقيقة يضفي على حياة المسلم نوعاً من الانسجام والتماسك؛ فلا يشعر بأي انفصام بين مناشط تحقيق الذات والحصول على النجاح والتوفيق الشخصي... وبين مناشط النجاة في الآخرة، كما هو واقع في حياة كثير من المسلمين اليوم، وإنما يشعر أن مكاسبه الروحية والنفسية قد تأتي من خلال الصدقة أو التبسم في وجه إنسان، كما قد تأتي من خلال نصحه لشريك في تجارة أو أنشطة رياضية يقوم بها، أو النوم مبكراً من أجل الاستيقاظ لصلاة الفجر.. حتى الأحداث غير السارة فإن النظرة إليها على أنها ابتلاء من الله - تعالى - تجعل المسلم الحق يتلقاها بروح عالية ونفس مطمئنة، حيث يتنتظر عاقبة الصبر عليها. وقد ورد في الحديث الصحيح: «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن: إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له».

إن صهرَ جميع مناشط الحياة في بوتقة واحدة، ليس عبئاً - كما قد يتواهم - لكنه مصدر عظيم من مصادر السعادة والطمأنينة. وإن الخط المنطقي والأخلاقي الذي ينتظمها جمِيعاً، يدعم كينونة المسلم، ويزيد في وضوح رؤيته الشاملة للحياة.

## ٢ - عدم المساومة على المبدأ:

هذه سمة أخرى مهمة في نموذج المسلم المعاصر؛ فالمحيرات بالانحراف والضغوطات الحياتية المتزايدة، تدفع المسلم دفعاً إلى التنازل عن بعض مبادئه وقناعاته من أجل تحقيق بعض رغباته ومصالحه؛ ولذا فإن المرء الذي يحاول أن يحقق مصالحه إلى الحد الأقصى مع التمسك بمبادئه، يحاول في الحقيقة الجمع بين نقاصين، إذ لا بد في بعض الحالات من التخلص عن أحدهما في سبيل استقامة أمر الآخر.

إن تحقيق المصلحة على حساب المبدأ، يعدّ انتصاراً للشهوة أو غرض آني. أما الانتصار للمبدأ فإنه بمثابة التribute على قمة من الشعور بالسعادة والرضا والنصر والحكمة والثقة بالنفس. وقد أثبتت المبادئ أنها قادرة على أن تكرر النصر المرة

تلوا المرة. وحين يخسر الإنسان مصلحة نتيجة الإصرار على مبدأ، فإنه في الحقيقة يخسر شيئاً، لكنه على المستوى الشعوري وعلى المدى البعيد يعد رابحاً. إن التمسك بالمبداً في **المنشط والمذكر**، هو الذي يمنع حياتنا معنى، و يجعلها تختلف عن حياة السوائم الذليلة التي تكافح من أجل البقاء المجرد.

لا شك أن الظروف الصعبة، توهن من ضبط القيم والمبادئ للسلوك، لكنها نفسها هي التي تمنحنا العلامة الفارقة بين أناس اختلطت مبادئهم بدمائهم ولحوهمهم، وبين أناس لا تمثل المبادئ بالنسبة إليهم أكثر من تكميل شكلي لإنسانيتهم. إن التم拗ور على المبدأ، يستلزم الانحياز الدائم إلى الحق ومقاومة الشر؛ فالالتزام بالمبداً، ليس مسألة شخصية بحتة، وإنما هو موقف أخلاقي واجتماعي أيضاً، حيث إن من وظائف المسلم الأساسية في هذه الحياة إحقاق الحق وإزهاق الباطل ومحاصرة الشر بكل صوره وأشكاله. والتخلّي عن هذه الوظيفة، يحول المجتمع المسلم إلى غابة، يأكل القوي فيها الضعيف، ويصبح البقاء فيه للأقوى لا للأصلح.

### ٣- المحافظة على الصورة الكلية:

يقوم المنهج الإسلامي في بناء الشخصية على العلوم والشمول والتكامل. وهناك نصوص وأدبيات كثيرة، تؤكد مجتمعة على ضرورة تنمية كل أبعاد الشخصية العقلية والروحية والبدنية والعاطفية... . لكن الملاحظ أن لدى الإنسان قابلية عجيبة للانجداب نحو بُعد أو محور من المحاور، وترك باقيها غفلاً دون أي اهتمام. وهذا مشاهد لدى معظم الناس؛ إذ إن من المألوف أن ترى من يصرف كل اهتمامه إلى الرياضة، على حين أنه لا يقرأ كتاباً واحداً في السنة أو جزءاً من القرآن الكريم في الأسبوع. ونجد كذلك في المقابل بين المثقفين وطلاب العلم الكثير من لا يقيم أي وزن للياقة البدنية. وهناك من ينهمك في المسائل الفكرية والتنظيرية، لكنه يعاني من جفاف روحي وقصیر في العبادات. وهناك من يقف على النقيض. إن المرء يتزعزع الإعجاب عندما يجتمع فيه ما تفرق في غيره. وإن التنمية الزائدة لجانب من الجوانب على حساب جانب آخر تبدو في بعض الأحيان

كما لو كانت نوعاً من البراعة النادرة، لكنها في الحقيقة تشويه وتبديد لفضيلة التناستق.

حتى لا نفقد الصورة الكلية للوضعية التي ينبغي أن تكون عليها، فإن علينا أن نعطي كل ذي حق حقه، وربما وجوب لتحقيق ذلك القيام بأمرین :

أ - أن ننظر دائماً إلى خارج ذاتنا من أجل المقارنة، ومن أجل أن نستشرف ما نحن عليه عن كثب. إن الرؤية تتشوه عندما نعزل ذاتنا وأوضاعنا عن السياق الاجتماعي والتاريخي والحضاري.

ب - أن ننظر دائماً إلى واجباتنا العامة وأهدافنا الكلية، ومدى خدمة بنائنا لأنفسنا لتلك الواجبات وتلك الأهداف.

#### ٤ - التحرر الدائم :

كرم الله - تعالى - الإنسان إذ خلقه في أحسن تقويم، وسخر له ما في السماوات وما في الأرض منه وفضلاً. ومتعمّه بالعقل والإرادة الحرة، وحمله مسؤولية اختياراته؛ ليظل حراً كريماً منطلقاً، لا يأسره إلا قيمه ومبادئه؛ لكن الإنسان حتى يسهل عمله، ويعقل الوجود من حوله يقوم بإنتاج عدد كبير من العادات على المستوى الفكري والنفسي والحركي . . . ولا يمر وقت طويل حتى يشعر أنه صار أسيراً لتلك العادات، فطرق التفكير تتخلّس مع الأيام، وتتصبح غير ملائمة، فتتحول من أدوات لتسهيل المحاكمة العقلية والتحليل والتركيب . . . إلى أطواق وسلال، تحدّ من انتلاقة الفكر، وتحجّم فاعليته، بل قد تضليله، وتجعله يطرح طروحاً شكلية. وقل مثل ذلك في العادات النفسية والحركية.

حركة الحياة اليومية، ومصالح الإنسان، والضغوط التي يواجهها، كل أولئك قادر على استعباد الإنسان وإذلاله ومسخه، وتحويله إلى شيء أو جزء من آلة، أو تابع مقلد . . .

يحتاج المسلم من أجل الاحتفاظ بحريته وحيويته إلى أن يحمل بين

جوانبه روح (الشورة) أو روح التحرر الدائم، والتأيي على القولبة، ورفض البرمجة الثقافية المحلية الصماء، وضغط البيئة المحظمة التي تحد من الطموحات، وتقتل المواهب. إنه لكي يفعل ذلك بحاجة إلى تلمس الآفاق غير المرئية، وتحسُّن ما يمكن أن يكون، والسعى الدائب إلى ما هو أفضل، وعليه دائماً أن يبحث عن البذائل لما هو فيه. وما لم يفعل ذلك - وهذا ما عليه أكثر الناس - فإن من السهل أن يجد نفسه مكبلاً بالأوهام، والعادات البالية، والقيود التي صنعها لنفسه بنفسه، كما هو شأن مدمني المخدرات ومدمني التقليد والكسل والإسراف وقول الزور.. إن التحرر الدائم ينبع من اعتقادنا أنه لا راحة لمؤمن إلا بلقاء ربِّه، ومن اعتقادنا بهشاشة (البنية العميقـة) للحرية والكرامة، مما يجعلها بحاجة دائمة إلى الحذر والرعاية.

#### ٥- التفوق على الذات :

بإمكان أكثر الناس عجزاً، وأقلهم حيلة أن يجد من هو أضعف منه؛ ليتغلب عليه ويقهره، ومن السهل على المرء أن يكتشف بعض النقاط التي تمنحه نوعاً من التفوق والتميز... لكن يظل المهم دائماً هو (التفوق على الذات) والشعور بالتحسين الدائم والارتقاء المطرد. إن التفوق على الذات يعني أن يوم المتفوق خير من أمسه، وأن غده خير من يومه.

وهذا غير ممكن على نحو مطلق، لكن يمكن أن يلمسه الإنسان إذا أجرى تقويمياً سنوياً لأحواله ومكتسباته. ولا شيء يحول دون التفوق المستمر، كالترجسية والإعجاب بالنفس، ونزع إنجازاتنا من طبيعتها الزمنية، لنجعلها عملاً نهائياً، فنقصي بذلك عنها بعدها الإنساني الحي والمرحلي، وندخلها في نفق الجمود ثم الأضاحل.

إن قول الله - جلَّ وعلا - : «وَقَوْقَ كَثِيلٌ ذِي عَلِيْمٌ» [يوسف: ٧٦]،  
حتَّى خفي لنا على دوام الاستزادة من العلم، والنظر إلى ما هو أسمى؛ وإشعار  
 بأننا لن نصل إلى النهاية في الترقى، وأن الآفاق أمامنا سيبقى ممتداً.

## ٦- الشعور بالتأنق :

حين يقصر الإنسان في أداء واجب، فإنه يشعر بالتصدير، ويحدث في داخله نوع من الصراع. وحين يؤدي واجباً، فإنه يشعر بنوع من الرضا والإنجاز. وحين يقوم بعمل زائد عن الحاجة أو عن الواجب، فإنه يشعر بـ(التأنق). الشعور بالتأنق هو نوع من الشعور بالرَّفَهِ والتجاوز لحد الضرورة. إن المسلم حين يبدأ بـإلقاء السلام تكون مشاعره مختلفة<sup>(١)</sup> عن مشاعره حين يرد السلام، حيث الأول سُنة، والثاني واجب. كذلك مشاعره عند أداء فريضة الصلاة، تختلف عن مشاعره حين يتغَلَّلُ، كما تختلف أحاسيس الناس حين يأكلون ما يسد الرمق عن أحاسيسهم عندما يأكلون الفاكهة أو الحلوي... .

القيام بما ليس مفروضاً، يعطي الإنسان إحساساً بالتفوق والاقتراب من الكمال، وهو إحساس ضروري لتعزيز الثقة بالنفس، وتحصيل نوع من السُّبْق للآقران والنظراء. المجتمعات التي تُتَجَّحُ أكثر مما تَسْتَهِلُكَ، تشعر بالتأنق، كما تشعر به الأمم التي تجد لديها فضلة من طاقة لحل مشكلات الأمم الأخرى.

الشعور بالتأنق كثيراً ما يرتقي بالإنسان - على نحو ما - إلى درجة الريادة، حيث يضحي قدوة لغيره.

الفائض الاجتماعي مظاهر التأنق، وهو في الوقت نفسه حاصل الأعمال التطوعية الخيرة التي يقوم بها أبناء المجتمع؛ وعلى مقدار ذلك الفائض تكون خيرية ذلك المجتمع. في الظروف الصعبة تصبح الحاجة ماسةً إلى وجود أعداد كبيرة من الرجال الأخيار الذين يتتجاوزون مرحلة التفكير بالحقوق والواجبات، وينغمرون في أعمال الإحسان والإتقان، حيث تغمرهم روح المجانية والعطاء غير المشروط.

هذه السمة من أهم سمات (المسلم النموذجي) في عصرنا هذا، فلنحاول

---

(١) كان عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - ينزل إلى الأسواق بهدف إلقاء السلام على الناس.

أن نبني الشعور بالتأنيق من خلال تنمية الأعمال التطوعية، ومن خلال إرساء تقاليد ثابتة للإنجاح العالى.

## ٧- وضوح الهدف:

أعتقد أن أكبر أزمة تعانى منها الحضارة الحديثة والإنسان المعاصر، هي تحديد الغاية النهائية لأنشطة البشر، وهي القضية الكبرى التي ينبغي أن تخدمها كل القضايا الأخرى، القضية التي تستحق التضحية بكل شيء إذا اقضى الأمر. إن الامتداد يقتل الاتجاه، كما يقتل المكانُ الزمان، وأعتقد أنه قد تطاول الأمد على كثير من الناس، فنسوا هدف وجودهم، أو عاملوه معاملة الناسي أو المهممل.

إن في الغرب اليوم تساؤلات كثيرة حول الهدف الأخير لكل هذه الجهد الضخمة، ولكل هذا العناء الإنساني الهائل. ونظرًا لإلغاء الدين - عملياً - وإبعاده عن المساهمة في صياغة فلسفة الوجود، فإن كل الأسئلة تظل حائرة، دون أن تجد أية إجابة شافية.

المسلم في الأصل، لا يعاني من مشكلة تحديد الوجهة أو الهدف النهائي، لكن من الواضح أن زحمة المشاغل اليومية، والانحراف الذي أصاب (التشقيق العام) قد تسبيباً في إحداث غفلة كبيرة لدى كثير من الناس. إن إدراك الهدف بطريقه سوقية أو مبتذلة، يجعل حضوره ضعيفاً كما يجعل قدرته على إثارة الحماسة للعمل من أجله محدودة.

كثير من الإحساس بالتفاهة والفراغ، وكثير مما يعرف بأنه مشكلات عاطفية أو عقلية، ما هو في الحقيقة سوى أعراض لفقد الناس الإحساس بهدفهم الأسماى، ورسالتهم في الحياة.

## ٨- نحو الهدف:

قضية وجود أهداف واضحة في حياة المسلم المعاصر، من القضايا الكبرى التي لا تحتمل التأخير. وإذا كان الهدف الأكبر هو الفوز برضوان الله - تعالى -

والجنة، فإن ذلك الهدف لا يتم بلوغه إلا من خلال القيام بالأوامر واجتناب المناهي، وما يستتبعه ذلك من أخلاق وأداب وأوضاع... والقيام بذلك والتحلي به له وسائله وأساليبه وأالياته، وهكذا فكل هدف صغير، هو وسيلة لهدف أكبر منه، وكل هدف كبير، هو غاية لهدف أصغر منه. ووضوح الهدف الأكبر، يعني أن كل الأهداف الصغرى، يجب أن تسهم - على نحو ما - في الاقتراب منه والوصول إليه؛ وهذا وحده هو الذي يضفي على أهدافنا الصغرى المشروعية، ويضفي على مناشطنا المختلفة المنطقية والانسجام. ولعلنا نُبرِّز هنا في سمات الهدف وكيفية تحديده وقياسه النقاط التالية:

أ - إن مجرد تحديد (الهدف) على نحو جيد، يستنفر الطاقات الكامنة، ويوجه إرادة المرء وأنشطته؛ وللذا فإن الأشخاص المتفوقين، والناجحين نجاحاً متميزاً، هم - غالباً - أصحاب أهداف محددة. وقد قام أحد الباحثين في إحدى الجامعات الأمريكية بإجراء استفتاء لخريجي الجامعة عام ١٩٥٣، وكان السؤال الذي وجهه إليهم، هو: هل لك أهداف محددة ومكتوبة؟ وكانت النتيجة أن (٣٪) فقط من هؤلاء الخريجين، وضعوا لهم أهدافاً محددة ومكتوبة عما يريدون القيام به في حياتهم. وبعد عشرين سنة من ذلك التاريخ، أي في عام ١٩٧٣ رجع إليهم صاحب البحث؛ ليستطلع أحوالهم، فوجد أن هؤلاء الـ(٣٪) حققوا نجاحاً في وظائفهم وأعمالهم أكثر مما حققه الـ(٩٧٪) الآخرون مجتمعين ! .

ب - من السهل على الواحد منا أن يخطط المشاريع، ويرسم الأهداف بحماس وانفعال، لكن عند المجيء للتنفيذ يتلاشى الكثير من تلك الأهداف والخطط، ويشعر المرء بأنه كان في وهم، أو يشعر بالعجز والاكتئاب. وللذا فإنه لابد من أن تكون الأهداف ممكنة التتحقق وقريبة المنال، بمعنى أن تكون الفجوة التي بينها وبين إمكانات من يرسمها فجوة، يمكن قطعها، وإنما فإن تلك الفجوة، يمكن أن تكون مصدر شقاء. ومن وجہ آخر فإن الصعاب التي تتعارض الواحد منا في حياته، قد تصرفه عن أهدافه، وهذا في الحقيقة، يشكل أزمة كبيرة لكثير من الناس. والواجب أن نتكيف مع الظروف الصعبة - في حدود معينة - وعوضاً أن

نخلٰ عن أهدافنا نجدد عزيمتنا. وإذا اكتشفنا أن أهدافنا، لا تتلاءم مع ما لدينا من قدرات، فيمكن أن نجري نوعاً من التعديل عليها.

جـ- تحقيق الهدف يحتاج إلى دفق جيد من النشاط والعمل، وهذا لن يتم ما لم نستطع ضبط الاتجاهات والميول والاهتمامات، وتوجيهها نحو الأعمال التي تخدم الهدف. وكل ذلك متوقف على توفر (الإرادة).

وفي هذا السياق فإن من المهم أن نعلم أن هناك فرقاً بين المحبة والإرادة، فكل التجار يحبون الربح، كما يحب جميع الطلاب النجاح، لكن الذين يريدون ذلك هم وحدهم الذين يحققونه. إن الفعل الإرادي، هو تعبير عن الوعي الناضج، والإرادة الحرة في تحديد الهدف، واتخاذ القرار، وتحديد المسار الموصل إليه؛ وبذلك يتم تسيير كل القوى المتوفرة في اتجاه تحقيق الهدف.

ونحن نخطئ حين نقول: إننا لا نستطيع أن نفعل كذا وكذا، والصواب أن نقول: إننا لا نريد أن نفعل؛ لأن الإرادة الحقيقة، ليست متوفرة، فنعطي على غيابها بادعاء انعدام القدرة. وقد قال الله - جل وعلا - في المنافقين: ﴿وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعْدُوا لَهُ عَذَّةً﴾ [التوبه: ٤٦]، فانعدام أي قدر من التأهب للجهاد دليل على أن إرادة الخروج له معدومة أصلاً.

دـ- وضوح الهدف شيء جوهري. ووضوحه يعني تحديده على نحو دقيق، وذلك بغية قياس التقدم نحوه فيما بعد. ويمكن القول: إن كل هدف، لا يمكن قياسه، ليس بهدف؛ ولذا فإن قول كثير من الناس: نحن بحاجة إلى إخلاص وصدق وتقوى حتى نتقدم - لم يشرأب أي ثمرة، حيث لا نملك المعايير التي نتمكن من خلالها من قياس حجم التقدم نحوها.

ويمكن أن نحيط الهدف الذي نريد إنجازه بالأسئلة التالية:

- ما الذي يجب تحقيقه؟

- لماذا يجب أن يتحقق؟

- متى يجب تحقيقه، وما المدة التي يستغرقها؟

- من الذي سيقوم بتحقيقه؟

- أين يجب أن يتم ذلك؟

- هل أحتج إلى مساعدة أحد في تحقيقه؟ وإذا كانت المساعدة مطلوبة، فمن الذي سيفعل ذلك؟

- ما الأدوات التي يحتاجها ذلك؟

يجب كتابة الأجروبة عن هذه الأسئلة والرجوع إليها عند الحاجة.

مما يزيد في توضيح (الهدف) أن نقسمه إلى أقسام عدة، فإذا كان الهدف أن أصبح أستاذًا جامعياً بعد خمس سنوات، فإن من المرغوب فيه أن أحدد وقتاً، وليكن ستين للحصول على (الماجستير) وثلاث سنوات للحصول على (الدكتوراه). وحتى يتحقق ذلك، فقد يكون علىَّ أن أستهدف إنجاز ست ساعات من العمل في القراءة والكتابة يومياً وهكذا.. إن هذا التقسيم سيسهل إدراك الهدف وتحديده، كما يسهل إنجازه أيضاً؛ فالحقيقة أنه ليس هناك عمل صعب إذا قسمته إلى أجزاء صغيرة.

هـ- يجب على صاحب الهدف أن يؤمن به إيماناً، لا يشوبه أي شك، وأن يكون على ثقة تامة بالوصول إليه دون أدنى ريب، بل عليه أن يتصرف وكأنه حاصل على ما يريد، وأن يرسخ ذلك في أحاسيسه كلها حتى يصبح (الهدف) جزءاً من كيانه المعنوي. وحين يتغلغل الهدف في (اللاشعور) من صاحبه، فإنه يقوم بتوجيه طاقاته النفسية والجسمية نحو تحقيقه.

وقد كان النبي ﷺ يُشرِّر أصحابه بظهور الإسلام في أصقاع الأرض في ظروف بالغة القسوة. وحين ساومته قريش، وعرضت عليه الجاه والمال والنساء، قال لعمه أبي طالب قوله المشهورة: «والله ياعم لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في شمالي على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله، أو أهلك دونه»! إن هذا درس بلغ جدأً في الثقة بالوصول إلى الهدف، وفي الإصرار عليه، مهما كانت المغريات الصارفة عنه.

## ٩ - السلوك المنطقي :

في زماننا هذا تعددت الأعباء التي على الواحد منا أن يقوم بها، وصار في الحقيقة في داخل كل واحد منا عدد من الشخصيات المخبأة، فأنت مثلاً موظف ورب أسرة وعضو في جمعية خيرية، وتمارس الكتابة، وتطمح إلى أن يكون لك عمل تجاري، تزيد من خلاله دخلك... كل هذه الأعمال والانتماءات تحتاج إلى فكر وجهد وقت. لا خيار لك في بعض ما ذكرناه، لكن حين تختار أعمالاً إضافية، فإن عليك أن تسأل نفسك : هل تستطيع أن تنجح في كل هذه الأعمال، أو أن المنطق يحتم عليك أن تعرض عن بعضها، لأنك لا تستطيع إعطاءه حقه، وبالتالي فسيظهر تقصيرك أو إخفاقك. الرؤية المنطقية، هي التي ستساعد الإنسان على الحكم الصحيح في مثل هذه المسائل.

إذا كنت وكيلًا لمصنوعات ألمانية، فإن المنطق يرشد إلى أن تتعلم اللغة الألمانية. وإذا كنت مديرًا لمستشفى وأنت لست طيباً، فإن من المنطق أن تلم بشيء مما يشير التزاع بين الأطباء عادة، وبينهم وبين المرضى، ومما يتعلق بالأنظمة المتعلقة بالخطأ الطبي ومعايير الكفاءة المهنية، وما شاكل ذلك.

إذا كنت مديرًا للمدرسة، فإن من عوامل النجاح أن يكون لديك إمام بأصول إدارة المؤسسات التربوية، ودرجة من الاطلاع على سير المديرين الناجحين، إلى جانب نوع من الدُّرْبِيَّة على حل المشكلات وإصلاح العلاقات بين الأساتذة والطلاب.

السلوك المنطقي سلوك قائم على إدراك عميق للإمكانات الشخصية والظروف المحيطة، وفهم جيد لطبعات الأشياء ومنتقى تطورها. وإذا دققنا النظر في الكثير من حالات الإخفاق في كل مجالات الحياة، فإننا سنجد نوعاً من التجاهل لبعض هذه الأمور أو جلها.

السلوك المنطقي يكتسب كل يوم وظائف حيوية في حياتنا المعاصرة، نظراً لأن العلاقات الإنسانية والتجارية والتنظيمات الجديدة للمعرفة والتكنولوجيا، تقوم

جميعاً على التسلسل المنطقي والاعتبارات المنطقية. وفهم ذلك كله قد غدا شرطاً مهماً من شروط عيش الحياة المعاصرة.

#### ١٠- الحرص على النجاح مهما يكن صغيراً:

ليس في هذه الدنيا نجاح نهائي، فالنصر في آية معركة - أيًّا كان نوعها - يضعننا في مواجهة معركة جديدة، قد تختلف في متطلباتها، لكنها على أي حال، تستدعي جهداً جديداً. والوقوف عند أي نجاح مهما يكن ضخماً، والتقاعس عما بعده، هو أول خطوة على طريق تضليله وخسارته. تلك هي سُنَّة الله - تعالى - في الابتلاء. العمل المقبول عند الله - جلَّ وعلا - هو العمل الذي اشتمل على عنصرين أساسين: عنصر الإخلاص وعنصر الصواب. النجاح في الأعمال الدنيوية مرتبط بـ (الصواب) أكثر من ارتباطه بـ (الإخلاص). أما في الأعمال الأخروية، فالإخلاص هو الأساس، لأن الصواب قد ينعدم، أو ينقص بسبب وجود ظروف قائمة أو اجتهاد خاطئ. إن الإصرار على النجاح سمة مهمة للمسلم المعاصر، فالعالم كله متورط في سباق محموم للاستحواذ على أي شيء وكل شيء، ولا يستطيع تجاهله ذلك. وإن كانت نجاحات المسلم، تتطلب مقيدة بقيود معينة، كما أن أهدافه تتطلب مؤطرة بهدف رفيع وخاص.

الخطوة الأولى في طريق النجاح هي الأهم، إنها بمثابة شرارة الإشعال الأولى، ثم بعد ذلك يشكل التدرج التراكمي في تحقيق النجاح نوعاً من الدعم المتلاحم للبواعث، كما أنه يولد الرضا والسرور من خلال العمل. وهكذا النجاح الأول - مهما كان ضئيلاً - يمهد الطريق للنجاح التالي؛ ولا شيء يغري بالنجاح كالنجاح نفسه.

إن الناجحين في الحياة لا يشكّلون أكثر من (٥٪) من الناس، وأكثر الباقيين من العاديين والمخفقين، مع أن هناك إمكانات ووسائل كثيرة، تُيسِّر سبل النجاح، لكن مشكلة الإنسان أنه طالما وقع ضحية لتصوره الذاتي، وللأوهام التي تكبل عقله ووتجدهان!

النجاح ثمرة الفكر النير والجهد الوفير والإمكانات الجيدة. وهو لا يحدث

نتيجة امتلاك صاحبه بعض السمات الخاصة التي يتسم بها الناجحون عادة فحسب، وإنما هناك توفيق الله<sup>(١)</sup> - تعالى - إلى جانب الظروف المواتية.

ولا أريد هنا أن أذكر الصفات التي يحملها الناجحون، وإنما أريد التذكير بأهمها، وربما شرحتها بعضها في موضع أخرى.

الرجل الناجح يتوقع لنفسه النجاح، وذلك التوقع، يلقي في عقله الباطن - على نحو خفي - الخطط والرؤى التي تساعدة على النجاح، تماماً كما هو شأن الذي يتوقع لنفسه الإخفاق.

الرجل الناجح يمتلك قدرة على خوض نوع من المخاطر، فكثير من السكون، والرضا بالقليل من الإنجاز، سببه الخوف من المغامرة. نعم من الواجب على كل عاقل أن يقلل نسبة المخاطر التي يمكن أن يتعرض لها، لكن لا بد في النهاية من الإقدام على الرغم من وجود بعضها.

الإنسان الناجح، يبحث عن الفرص؛ إذ إنه يعلم أنه في أسوأ الظروف، وفي أشد حالات الركود، تبقى هناك مجالات وفرص للنمو والكسب، لكن معظم الناس يتظرون أن تطرق الفرص أبوابهم. أما الناجحون، فهم الذين يعرّضون أنفسهم لها، ويتحسّسونها.

روح الاستقلالية، سمة مهمة من سمات الناجحين، فهم يثقون في أنفسهم، ويملكون القدرة على التجاوز، على حين يشعر العاديون من الناس بنوع من التبعية لغيرهم، ويختلفون من القيام بأعمال منفردة.

الإنسان الناجح، يملك القدرة على الاحتمال، وهو بطبعه صابر على بذل تكاليف النجاح.

إنه يصبر على بذل الجهد، كما يصبر على ضبط إيقاع نفسه ورغباته، ويسيطر على الزمن فلا يفلت منه.

---

فأول ما يقضي عليه اجتهاده

(١) إذا لم يكن عونٌ من الله للفتنى

**الخلاصة:** أن الناجحين، هم أشخاص غير عاديين، ولذلك فهم قلة. وأمة الإسلام، لا تشكوا اليوم من انعدام الكفاءات وأصحاب الاختصاصات في أي مجال، لكن تشكوا من فقر مُدقع في العناصر المتفوقة والكفاءات النادرة التي تشق طريقاً جديدة للممارسة، وتعثر على حلول ناجعة حين يشعر الأشخاص العاديون بانسداد الآفاق وانقطاع الحيلة.

### ١١- الوضع الإيجابي:

من السمات المهمة التي ينبغي أن يتحلى بها (المسلم المعاصر) سمة (**الإيجابية**) وهي مغایرة لصفة (**السلبية**) ، فماذا نعني هنا بالإيجابية أو الوضع الإيجابي؟

تعني الإيجابية أموراً عديدة ، منها:

- **القدرة على التحكم بالعواطف** ، حيث يتم بذلك تجاوز خطوط الغريزة ، وهذا التجاوز ، يعبر في اتساعه عن مدى استطاعة صاحبه تحقيق إنسانيته من خلال بعده عن (**الحيوان**) الذي لا يستطيع السيطرة على غرائزه ولا تأخير رغباته ، والذي لا يقوى أيضاً على المخاطرة . . ونعني بالسيطرة على العواطف أن يلبس المسلم لكل حالة لبوسها ، فليس من الإيجابية أن يحمل الموظف هموم بيته ومشكلاته الخاصة إلى مكتبه أو مصنعه ، فالأداء الكفاء ، يتطلب موظفاً في أحسن أحواله ، وفي أعلى درجات لياقته النفسية والبدنية .

كذلك ليس من الإيجابية أن يزعج المرء أهل بيته بمشاكلاته مع طلابه أو زملائه أو مراجعيه . . الحصول على هذه الوضعية يتطلب تدريب العاطفة وتنمية آلية الضبط الداخلي لديه .

- **الفهم العميق لتحديات العصر ومطالبه وأشكال الاستجابة المطلوبة للعيش فيه** ، إلى جانب الشعور بالقدرة على التغيير : تغيير النفس وتغيير المحیط وتغيير الرؤية للأشياء . وينطلق الشعور بإمكانية التغيير وضرورته من خلال إدراك أن الله - تعالى - قضى على الكون بالقلب والتحول وأن يظل في حالة من

الصيغة المستمرة؛ كما ينطلق أيضاً من مبدأ الاستفادة من التجارب السابقة التي خضناها، والتي رأيناها، ومن مبدأ ضرورة الانتقال إلى مرحلة استلام الحق والخير والفضيلة وتمثلها في السلوك الجديد. إن الرتابة نوع من العدم، وإن الاستسلام للأخطاء، والقنوع بالحالة الحاضرة، نوع من الخروج من المحيط الحي إلى محيط الجماد.

- الصحة النفسية ركن أساسي من أركان الإيجابية؛ إذ لا يمكن أن يكون المرء في وضع إيجابي وهو يشعر بنوع من (السأم الوجودي) أو الحسد أو الغيرة أو الخمول النفسي، أو الحقد على الناس... ومن ثم كان لتزكية النفس وتنقية السائر المكانة العظمى في الإسلام.

ما من إنسان إلا قد تعترفه أوضاع يفقد فيها لياقه النفسي، لكن المهم لا يستمر ذلك، ويصبح صفة ملزمة. وللخلاصة من تلك الأحوال شرع الله - سبحانه - التوبة لغسل الشعور بالذنب، وشرع التوافل وأعمال البر من أجل الإحساس بتجاوز المصالح الضيقية إلى أفق أرحب، ولتجديد المعاني الروحية ونفض غبار التقاوم والخمول عن نفس المسلم.

## ١٢ - التقييم الذاتي :

التقييم الذاتي هو في الأصل مفهوم الإنسان لذاته، من حيث مظهره وأصوله وقدراته ووسائله واتجاهاته... وهذا المفهوم حين يترسخ، ويبلغ ذروة وضوحيه يصبح قوة موجّهة للسلوك. ويكون مفهوم الإنسان لذاته من خلال الخبرات التي يكتسبها، ومن خلال الاحتكاك والاتصال بالآخرين . بل إن الناس كثيراً ما يكونون المرأة التي يرى فيها الإنسان ماذا يمكن أن يكون عليه، والأفاق التي يمكن أن يرتادها ، أي مجالات نموه الشخصي ، وحدود ما يمكن أن ينجذه.

هذه الوضعية تتحتم على الواحد منا أن يعيد تقييم نفسه من جديد؛ إذ إن من الوارد أن تكون المفاهيم التي كوناها عن أنفسنا مغلولة أو مشوهة ، بسبب رداءة البيئة العامة ، أو بسبب انحطاط البيئات المربيّة التي فهمنا ذاتنا بواسطتها.

على المسلم اليوم أن يمتلك القدرة على إعادة فهم ذاته، وإعادة تقويم إنجازاته، وكشف الطاقات الكامنة لديه. إعادة التقييم هذه ضرورية للتحرر من حتميات البيئة والمفاهيم الخاطئة السائدة، وضرورية أيضاً لكشف جوانب القصور في ذاتنا وأنشطتنا. وفي ظل التحديات المتضاعدة، وظل المتغيرات السريعة، تصبح هذه المسألة أكثر إلحاحاً، ويصبح إهمالها أشد خطورة.

مشكلة المراجعة أنها في أكثر الأحيان، تنتهي إلى اتهام النفس وازدراء الإنسان لإنجازاته الماضية؛ مما يجعلها تولد نتائج عكسية. ولذا فإن من المهم أن يحتفظ الإنسان بنوع من التقدير لذاته، وبالثقة في قدراته على التحسن والاستفادة من دروس الماضي. وله أن يعد مجرد المراجعة وإعادة التقييم إنجازاً جيداً.

لا أريد أن أوسع أكثر في ذكر قسمات نموذج المسلم المعاصر، فهي كثيرة، وتقبل الكثير من التفريع والتفصيل والإضافة، فنكتفي بما ذكرناه هنا. وسوف يجد القارئ ما يمكن أن يعد امتداداً لها فيما سنقوله عن مسألة السبق والتلاعُّس؛ ونسأله العون.

\* \* \*



## الفصل الرابع

### قضايا عامة

عصرنا الحاضر بمفاهيمه وتحدياته ومتطلباته . . . أثار انتباه الناس إلى قضايا كانت خارج نطاق وعيهم في الماضي، وأوجب عليهم أن يستعدوا للاعتراف بأهمية أشياء كثيرة، لم يكونوا يعترفون بها، أو يولونها أية عناية. تلك القضايا، منها ما هو عبارة عن أفكار ومفاهيم، ومنها ما هو عبارة عن أعمال وآليات وعادات، وذلك مثل المحافظة على الوقت، والنظر إلى المستقبل، ومواجهة المشكلات والسعادة والإنتاجية والدقة والسرعة والتنظيم . . .

وستتحدث عن هذه القضايا على نحو موجز بغية إدخالها في منطقة الوعي، وتسلیط الضوء عليها، وتحديد بعض ملامحها. هذه القضايا ليست في الحقيقة جديدة على البشرية، وإنما اكتسبت نوعاً من المركزية في الحياة المعاصرة، مما جعل المتتجاهل لها يدفع ثمناً باهظاً، حيث يصبح متخلفاً عن عصره، منغمساً في الكثير من شروره ومشكلاته. وإليك أهم تلك القضايا على النحو الآتي :

#### أولاًـ المدينة الفاضلة وَهُمْ:

طالما داعب خيال الواحد منا طيف الاستمتاع بالصحة والمال والفراغ والعلاقات الحسنة مع الناس، ودفع القرابة والجوار . . . وطالما استمتع الكثيرون بالقصص والحكايات التي تصور حياة بعض الناس وكأنها أشكال من التقلب في نعيم مقيم . . . وكل ذلك يتناهى شيئاً جوهرياً، هو أن هذه الدنيا دار زرع، وليس دار حصاد، دار ابتلاء، وليس دار نعيم . . .

الحقيقة الملمسة والبادية للعيان أنه ليس في هذه الأرض مدينة مثالية للعيش، ولا علاقات مثالية، تمنحنا الأمان والدعم الاجتماعي الكافي، كما أنه ليس في هذه الحياة صحة أو ثروة مثالية... كل ذلك أوهام وخيالات؛ فلا ينبغي للمرء أن يتزعج حين يجد نفسه محاطاً بالضرورات والتحديات والمكدرات، فهذا هو الشيء الطبيعي، وسيكون من المفيد لنا جميعاً أن نعد أنفسنا لمواجهة مختلف أحداث الحياة بفهم كامل، وتوكل على الله - تعالى - ورضا بقضاءه وقدره، وانتظار لرحمته ومثوبته... لا يعني هذا - بالطبع - ألا نسعى لتحسين بيئتنا وتنظيمها، وتوفير أسباب الهدوء في العيش، ولكنه يعني ألا نتوقع الكمال في أي شيء، إذ ليس من الحكمة أن نبحث عن حلول كاملة في وسط غير كامل. علينا أن نعد أنفسنا لمواجهة تحديًّا جديداً كلما أدركنا نصراً في معركة من معارك الحياة، فعن طريق جدلية التحدي والاستجابة يرتقي الإنسان، ويتوسّع مدى حركته ونحوه، ويحسّن سجله ليوم لا ينفع فيه مال ولا بنون.

### ثانياً- إدارة الوقت:

حجم استغلال الوقت، والاستفادة منه؛ من أهم العلامات الفارقة بين الأمم المتقدمة والأمم المتخلفة، وبين الأشخاص الناجحين والأشخاص العاديين، ويمكن للمرء أن يقول - وهو مطمئن - إنه ليس هناك ناجحون في الحياة على نحو ظاهر، لا يهتمون بأوقاتهم. وكيف يمكن للمرء أن ينجح إذا كان لا يستغل أهم مورد يمكن الاستفادة منه في تحقيق النجاح؟ .

أقسم الله - جل وعلا - بالليل والنهار والضحي والعاصر والفجر... تذكيراً للناس بنعمته الزمن وتبلياناً لقيمتها العظيمة. وفي الحديث الصحيح: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ».

الإحساس بالمسافات الزمانية والمكانية، أحد المنتجات الحضارية، لذا فإن أمّة الإسلام في أيام إقبالها وازدهارها، ضربت أروع الأمثلة في المحافظة على الوقت والعناء به، وحسن الاستفادة منه.

يقول ابن مسعود - رضي الله عنه - : «ما ندمت على شيء مثل ندمي على يوم غرب شمسه، نقص فيه أجلني، ولم يزد فيه عملي». وقال الخليفة الصالح عمر بن العزيز : «إن الليل والنهار يعملان فيك فاعمل فيهما». وما أجمل اعتبار الحسن البصري (الإنسان) مساوياً لأيام عمره حين قال : «يا ابن آدم إنما أنت أيام، فإذا ذهب يوم ذهب بعضك» وكان يقول : «أدركت أقواماً كانوا على أوقاتهم أشد منكم حرصاً على دراهمكم ودنانيركم».

لو تساءلنا : ما الشيء الأطول والأقصر في وقت واحد، والأشعر والأطويل معاً، والذي نهمله جميماً، ثم نأسف عليه، ولا شيء يمكن أن يتم بدونه، والذي يتبع كل ما هو صغير، أو ينمي كل ما هو عظيم؟ لكان الجواب : إنه الوقت.

المشكلة الكبرى أن الوقت لا يدار، فهو سلسلة من المقاييس التي تسجل بقاء دوران الأرض حول محورها، وتسجل فصولها المتعاقبة . . . فتقدهم ثابت؛ ولذا قالوا قديماً : «الوقت لا يتضرر أحداً».

أما الشيء الذي يمكن أن يدار فهو استغلالنا للوقت؛ ولذا فنحن في الحقيقة ندير أنفسنا وطاقاتنا لا أوقاتنا.

إن الطريقة التي نقضي لها أوقاتنا، هي نتيجة للطريقة التي ننظر بها إلى أوقاتنا، والطريقة التي ننظر بها إلى أوقاتنا مرتبطة بأشياء عديدة، منها تربتنا، ووعينا بالتحديات المعاصرة، وأهدافنا في هذه الحياة، وسيطرتنا على رغائنا، وصلابة إرادتنا، ورؤيتنا للأولويات.

### ● لماذا يضيع الوقت؟

يمكن تقسيم الوقت إلى قسمين : وقت عمل ووقت فراغ. وقت العمل ينقسم إلى قسمين أيضاً: وقت إنتاج ووقت ضائع. وقت الإنتاج هو الوقت الذي ينقضي في الإنجاز الفعلي لبعض المهام التي نحن ملتزمون بها في حياتنا العملية أو في حياتنا الخاصة. أما الوقت الضائع فهو الوقت الذي ينقضي دون إسهام في إنجاز الغرض الذي عزمنا على تحقيقه. وهو يضيع بنفس الطريقة التي

يُبَدِّلُ بِهَا وَقْدَ السِّيَارَةِ إِذَا مَا تَرَكَنَا مُحَرِّكَهَا يَدُورُ وَنَحْنُ نَنْتَظَرُ عُودَةَ شَخْصٍ مِّنْ مَكَانِهِ.

وَيُمْكِنُ تَقْسِيمُ وَقْتِ الْفَرَاغِ أَيْضًا إِلَى قَسْمَيْنِ: وَقْتٌ شَخْصِيٌّ وَوَقْتٌ اسْتِرْخَاءٌ (غَيْرُ مُسْتَغْلِلٌ); فَالْوَقْتُ الشَّخْصِيُّ، هُوَ الْوَقْتُ الَّذِي نَحْتَاجُهُ لِلِّعْنَاهَةِ بِمُتَطَلَّبَاتِ بِقَائِنَا عَلَى قِيدِ الْحَيَاةِ، مِثْلُ الْأَكْلِ وَالنُّومِ وَالرِّياضَةِ وَالِّعْنَاهَةِ بِالصَّحَّةِ... . أَمَّا وَقْتُ الْاسْتِرْخَاءِ فَهُوَ الْوَقْتُ غَيْرُ الْمُخْصَصِ تَحْدِيدًا لِأَيِّ نَشَاطٍ أَوْ هَدْفٍ مُعَيْنٍ. وَيَكُونُ عِنْدَمَا نُسَمِّحُ لِلْوَقْتِ بِأَنْ يَنْقُضِي دُونَ إِنْتَاجِيَّةٍ، كَذَلِكَ الَّذِي يَنْقُضِي بَيْنَ عَمَلٍ مُلْزَمٍ، وَمَا يَلِيهِ مِنْ نَشَاطٍ. وَبِهَذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ الْوَقْتَ قَدْ يَضِيعُ أَثْنَاءَ مَا نُسَمِّيُّهُ (أَوْقَاتُ عَمَلٍ)، كَمَا قَدْ يَضِيعُ أَثْنَاءَ أَوْقَاتِ الْفَرَاغِ الَّتِي لَا نَلْتَزِمُ فِيهَا بِإِنْجَازِ أَيِّ شَيْءٍ مُحَدَّدٍ. يَنْفَرُ مُعَظُّ النَّاسِ مِنْ تَنْظِيمِ الْوَقْتِ وَبِرْمَجَتِهِ؛ لِأَنَّهُمْ يَشْعُرُونَ أَنَّهُمْ بِذَلِكَ يَصْبِحُونَ مَقْيِدِينَ أَكْثَرَ مَا يَنْبَغِي.

أَضَفْ إِلَى هَذَا أَنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ يَكْرَهُونَ أَيِّ شَيْءٍ يَرْتَبُ عَلَيْهِمُ التَّزَامَاتُ جَدِيدَةٌ. وَذَلِكَ وَهُمْ، فَبِرْمَجَةِ الْوَقْتِ، لَا تَعْنِي أَنَّ نَوَاصِلَ الْعَمَلَ إِلَى مَا لَا نَهَايَةَ، بَلْ عَلَى الْعَكْسِ مِنْ ذَلِكَ فَإِنَّ الإِدَارَةِ الْجَيْدَةِ لِلْوَقْتِ تَقْلِلُ مِنَ الْأَوْقَاتِ الَّتِي يُسَمِّيَهَا النَّاسُ (أَوْقَاتُ عَمَلٍ) لِأَنَّهَا تَفْعَلُ الْأَدَاءَ، وَتَحْسِّنُ الْإِنْتَاجِيَّةَ، مَا يَجْعَلُ الْمَرْءَ يَحْصُلُ عَلَى الْكَثِيرِ مِنْ وَرَاءِ الْقَلِيلِ مِنِ الْعَمَلِ.

كَمَا أَنَّ بِرْمَجَةِ الْوَقْتِ تَسَاعِدُنَا عَلَى تَنْظِيمِ الْاِسْتِفَادَةِ مِنْ أَوْقَاتِ الْفَرَاغِ فِي دَعْمِ أَبعَادِ ذَاتِنَا كُلَّهَا عَوْضًا عَنِ الشَّعُورِ بِالْفَرَاغِ وَالتَّفَاهَةِ، وَعَوْضًا عَنِ إِهْمَالِ تَنْمِيَةِ جُوانِبِ مُهِمَّةٍ فِي شَخْصِيَّتِنَا بِسَبِّبِ سُوءِ التَّنْظِيمِ، وَسُوءِ التَّوزِيعِ لِطَاقَاتِنَا وَأَوْقَاتِنَا.

إِنَّ الْأَسْبَابَ الَّتِي تَكْمِنُ خَلْفَ ضِيَاعِ الْوَقْتِ عَدِيدَةٌ، يُمْكِنُ أَنْ نَذَكِرَ مِنْهَا مَا يَلِيهِ:

١ - الْكَسْلُ فَحِينَ يَنْامُ الْإِنْسَانُ أَكْثَرَ مِنْ ثَمَانِيْ سَاعَاتٍ فِي الْيَوْمِ، أَوْ يَتَقْلِبُ عَلَى فِرَاشِهِ تَارِكًا خَلْفَ ظَهُورِ الْمَهَامِ الَّتِي عَلَيْهِ أَنْ يَنْجِزَهَا، فَإِنَّ دَاءَهُ آنَذَكُ هُوَ الْكَسْلُ، وَهُبُوطُ الْهَمَّةِ. الشَّعُوبُ الْمُتَقْدِمَةُ تَقْضِي الْكَثِيرَ مِنْ أَوْقَاتِ الْفَرَاغِ فِي

الرياضية ، وتعلم مهارات جديدة ، على حين أن أبناء الشعوب المختلفة ، يقضون الكثير من فراغهم في الجلوس على أبواب بيوتهم ، أو في الاستلقاء على فرشهم ، أو في السهر والسمير إلى ساعات الفجر الأولى ! .

٢ - عدم وجود هدف محدد سبب مهم من أسباب ضياع الوقت ؛ فالحاضر سيتفلت من بين أيدينا ما لم نضغط عليه بآمال مستقبلية . والمهم دائماً أن نحدد وقتاً للإنجاز ، وأن نلتزم التزاماً صارماً بذلك التحديد ، وإلا فمن الممكن أن ننقل التنفيذ من أسبوع إلى أسبوع ، ومن شهر إلى شهر ، ونكون بذلك قد قمنا بتجسيد شعار المسؤولين : « لا تفعل اليوم ما تستطيع تركه إلى الغد » ! إذا كان الهدف متواضعاً ، لا يشغل سوى جزء من أوقات الفراغ ، فإن باقي الوقت سيضيع هدراً . وهذا ما نجده لدى كثيرين ؛ حيث إن البيئة المختلفة والأسر المحطمة ، تحملان المرء حملاً على جعل طموحاته محدودة .

ليست مهمة الهدف قاصرة على شغل الوقت ، وإنما المساعدة على القيام بالأعمال المهمة أيضاً ، فالهدف الواضح ذو التوقيت المحدد ، يخلصنا من مشكلة الانشغال بالأنشطة غير المهمة - نظراً لسهولتها أو إمتاعها - عن الاشتغال بالأنشطة المهمة ؛ حتى إذا أصاب الواحد منا الكلل لم يجد العزيمة لإنجاز ما هو أحوج إلى إنجازه .

٣ - عدم وجود خطة ، تحول الهدف إلى إنجاز . الأهداف بدون خطط تكون عبارة عن أحلام وأمنيات . الخطة في أبسط أشكالها ، هي : قائمة النشاطات التي تنقل صاحبها من موقعه الحالي إلى حيث يريد أن يكون في المستقبل . إذا لم تكن أنشطة الخطة متسلسلة ومنطقية ، فإن كثيراً من الوقت سوف يتم هدره قبل بلوغ الهدف .

٤ - سوء التنظيم حيث إن الأعمال التافهة التي يمكن أن تبدد الوقت أكثر من أن تحصى . لو أننا دققنا النظر في كثير من أنشطتنا اليومية ، لوجدنا جزءاً كبيراً منها كان يمكن تفويضه إلى شخص آخر : موظف أو ابن أو زوجة . . . وقسم آخر ، يمكن حذفه والاستغناء عنه أو دمجه في نشاط آخر . يذهب كثير من الوقت في

السفر والتنقل ، مع أنه يمكن توفيره عن طريق الاتصال بالهاتف أو إرسال رسالة ، أو التسوق بالجملة بدل المفرق أو... .

٥ - تطفل الآخرين وفوضاهم ، فمشكلات الواحد منا ، ليست دائماً ذاتية ، وإنما قد يكون مصدرها الآخرين ؛ فمن المألوف في كثير من البلدان - ولا سيما الريف - أن يزور الناس بعضهم بعضاً من غير سابق موعد ، كما أن من المألوف أن يكلمك شخص بالهاتف ، فيطيل الكلام في غير فائدة . كما أن بعض الأشخاص يبدون من السماحة والكرم الذاتي ما يشجع الآخرين على طرح مشكلاتهم عليهم ، وطلب المساعدة منهم . . . مما يهدى الوقت في كثير من الأحيان دون أي مردود . وهكذا البيئات التي لم تترسخ فيها المفاهيم الحضارية ، لا تساعده من يعيش فيها على تنظيم وقته واستغلاله الاستغلال الأمثل .

#### ● مبادئ وأليات في الاستفادة من الوقت :

إن العمل الشاق ، يؤدي إلى التعب ، والعمل الذكي ، يؤدي إلى زيادة الإنتاجية ؛ ولذا فإن الهدف من إدارة الوقت ، ليس أن نعمل بجهد أكبر بل أن نعمل بذكاء أكثر ؛ فالقياس لنجاحنا في إدارة أوقاتنا ، ليس زيادة ساعات العمل ، وإنما الشمار اليابانة التي نقطفها من ورائها .

يجب أن نقول في البداية : إن الواحد منا مهما أبدى من الكفاءة والعقيرية في تنظيم وقته واستغلاله ، فإنه لن يستطيع أن يستثمر وقته على نحو تمام ، فالعنصر الروحي الذي يتمتع به الإنسان ، يجعل عمله مغايراً لعمل (الآلة) . والظروف المختلفة المحيطة هي الأخرى ، تحول دون ذلك ، فلا بد إذن أن نقنع بمناهزة الكمال عن الوصول إليه .

وهذه بعض المبادئ والأليات التي تساعده على استثمار الوقت - على الوجه الأمثل - نسوقها في النقاط التالية :

١ - على الواحد منا أن يحاول التخلص من حالة الهدر للوقت ، ولا سيما تلك الأوقات (البرزخية) التي تفصل بين أوقات العمل وأوقات الفراغ . وهذا

يعني أن نحاول - إلى أقصى حد ممكن - تقليل مدة التهيئة للعمل ، ونستخدم الصراوة مع أنفسنا في هذا الأمر ، وقد لوحظ مثلاً أن الرد على هاتف من أحدهم ، لا يغطّل المرء عن متابعة عمله فقط ، وإنما يضيّع عليه أربع دقائق أو خمساً قبل أن يتمكن إلى العودة إلى ما كان فيه من قبل .

٢ - الرتابة مكررها؛ لأنها تقتل تفتح الروح والعقل ، لكن يمكن أن نستخدم شيئاً منها استخداماً نافعاً في بعض الأحيان ، كأن يلزم الإنسان نفسه بأن يخصص بعد الإفطار من كل يوم نصف ساعة للقراءة أو العبادة أو المشي أو قضاء بعض الأشياء المهمة . وبعض المشاهير يشعرون أنهم مدینون في شهرتهم إلى الالتزام بأشياء محددة في ساعات محددة من يومهم . وهذا يعني اقطاع جزء من الوقت الضائع لاستخدامه في أشياء نافعة ومهمة . وعلى سبيل المثال فإن الالتزام بساعة من كل يوم للقيام بعمل محدد ، يجعل المرء يكسب (٣٦٠) ساعة سنوياً ، وهي مدة كافية لإنجاز أشياء جميلة مثل :

- حفظ أكثر من عشرة أجزاء من القرآن الكريم .

- تعلمُ أساليب القراءة السريعة .

- تحسين الخط ، وتخلصه من الأخطاء الإملائية .

- إعداد أجمل حدبة في منطقة السكن .

- تأليف كتاب متوسط الحجم .

- الحصول على (دبلوم) .

٣- لأسباب متعددة ، تهال طلبات الخدمات والمقابلات والاستشارات على بعض الناس . ومع أن هذا شيء حسن حين يكون في نفع الناس ؛ لكن كثيراً ما يكون ذلك على حساب أشياء مهمة في حياة الإنسان ؛ لذا كان من الواجب على كل واحد لا يسرف في إعطاء المواعيد للناس ، وأن يعلم أن كل موافقة على وعد أو القيام بعمل ، ربما كانت على حساب عمل آخر قد يكون أهم وأكثر إلحاحاً . حتى المواعيد البعيدة ، فإنها ستقترب ، وسيجب الوفاء بها في النهاية .

٤ - الوقت سيضيع من غير تخطيط واضح، وسوف يجد المرء نفسه منجذباً إلى عمل الأشياء السهلة. لذا كان لابد من الالتزام بأهداف سنوية للتطوير الشخصي. الأهداف السنوية يتم تقسيمها إلى أهداف شهرية وأسبوعية. وسيكون من المفيد في هذه الحالة أن يخصص المرء عشرين دقيقة في مطلع كل أسبوع وخمس دقائق في مطلع كل يوم لكتابة قائمة بالأعمال التي سيتم إنجازها. العمل الذي لا يمكن أحدنا من إنجازه يبقى في القائمة؛ ليضاف إلى قائمة أعمال اليوم التالي.

٥ - كثيراً ما يذهب الوقت في تجزئة العمل وتشتيته. كثير من الناس يبذلون عملاً ثم يقفزون إلى غيره قبل إتمامه، ثم يعودون للأول وهكذا... ولذا فإن النصيحة هنا أن يحاول الواحد منا ألا يركز اهتمامه في أكثر من عمل في وقت واحد، وإذا بدأ في عمل، فلا يتركه حتى ينهيه. وهذا في الحقيقة يحتاج إلى العزم والثبات.

٦ - وضع أحد خبراء إدارة الوقت قاعدة سماها قاعدة (٢٠/٨٠) حيث لاحظ أن (٨٠٪) من إنتاج الإنسان يأتي من (٢٠٪) من جهده. وهذا يعني أن نعرف بشكل جيد الأوقات الملائمة لجعل (٢٠٪) من جهودنا تثمر (٨٠٪) من إنتاجيتنا، فنختار الوسائل الأكثر فاعلية، والأوقات التي تكون فيها في قمة نشاطنا وصفائنا، والأوقات التي نظن عدم وجود مقاطعة فيها من قبل الآخرين. ومن وجہ آخر فإن (٢٠٪) من الأعمال التي نقوم بها قد يكون فعلاً مساوياً في قيمته لـ(٨٠٪) فلنعطي تلك العشرين حقها من الأولوية والعناية.

٧ - احمل معك بعض أعمالك أو بعض كتاباتك إلى الأماكن التي تذهب إليها، فقد تستطيع إنجاز شيء من مهماتك وأنت في قطار أو حافلة، أو وأنت تنتظر في دائرة أو مستشفى.

٨ - هناك إلى جانب ما ذكرناه بعض الإرشادات التي تساعد على توفير الوقت، مثل:

- لا تقم على الإطلاق بزيارة صديق دون أن تبلغه بذلك أو تحدّثه .  
- استفد من وقت الفراغ في القراءة أو الحفظ أو في عمل شيء نافع .  
- حينما ترتّب موعداً فتأكد أن الطرفين يفهمان الوقت والمكان والعنوان  
بالضبط .

- احسب وقت انتقالك إلى مكان الموعود، وأضف فترة زمنية مناسبة  
احتياطاً لمواجهة الطوارئ حتى تصل في الوقت المحدد .

- وفر كل المواد والمراجع الالزامية بين يديك قبل أن تبدأ العمل سواء أكان ذلك العمل طهراً أم كتابة مقال، أم خطبة .

- لا ترتّب رحلة لإنجاز عمل ما إذا كان بوسلك إنجاز ذلك العمل برسالة  
أو بمحادثة هاتفية .

- إذا كان لديك مهام قصيرة أو مشتريات ، فقم بإعداد قائمة بها تشمل كل البنود، وخطط نشاطاتك المختلفة ، بحيث تحتاج إلى قطع أقصر مسافة ممكنة .

أستطيع أن أقول بعد كل ما ذكرته: إن «الزمن» قد احتل أهمية فريدة في تركيبة كل ما يتصل بعصرنا ، وإن الأمة المتقدمة والمتفوقة ، ليست تلك التي تتحدث عن السنين والشهور ، وتعامل مع الأحداث من خلالها ، وإنما تلك التي تستخدم الآن الدقائق والثوانى . وهذا إن دل على شيء ، فإنما يدل على احترام الزمن ومحاولة استغلاله إلى أقصى حدٍ ممكن . وبإمكان الواحد منا أن يجعل من استخدامه لوحدات الزمن مقاييساً لحرصه عليه ، ومقاييساً لارتفاعه في معارج العطاء والنمو والنجاح .

### ثالثاً - تحسين الإنتاجية :

ثمة فجوة كبيرة تفصل بين العالم الإسلامي والعالم الغربي على مستوى الدخل والبنية الأساسية والعلم والتكنولوجيا وأمور أخرى كثيرة<sup>(١)</sup> . وتلك الفجوة

---

(١) سلطنا الضوء على ذلك في كتابنا (نحو فهم أعمق للواقع الإسلامي) .

الآخر في الاتساع - مع الأسف - هي ترجمة دقيقة لفارق الإنتاجية بين المجتمعات الغربية والمجتمعات الإسلامية. ولا ينبغي أن يفهم من هذا أن علينا أن نلحق بالغرب بأي ثمن وعن أي طريق؛ فهذا ليس وارداً، ولكن المقصود أن يتهيأ لأمة الإسلام ما يمكنها من توفير الحاجات الأساسية لأبنائها، والمحافظة على استقلالها وكرامتها؛ كي تتمكن من القيام بمسؤولية الاستخلاف في الأرض.

المجتمع الضعيف مكون في الأصل من أشخاص ضعفاء، والمجتمع القوي مكون من أشخاص أقوياء. وإذا كانا شعر بالآلام جراحاً التخلف والاستكانة أمام غيرنا، وكنا نملك الإرادة على الارتقاء بهذه الأمة إلى المكانة التي تليق بها - فإن مهمتنا الأولى تتمثل في أن نحاول رفع سوية التزام الإنسان المسلم وعطائه؛ حيث إن من غير الممكن أن نوجد أمة أقوى من مجموع أفرادها.

الإنتاجية مقاييس، نقيس به العلاقة بين ما هو متوج وبين الوسائل المستخدمة في عملية الإنتاج. وقيمتها الأساسية تكمن في أنها تمكنتا من مقارنة أداءين أو أكثر مع بعضهما، أو مع مستوى من الأداء محدد مسبقاً. إذا وجدنا خالداً ومحمدواً يصنعان صناديق خشبية، ووجدنا أن محمدواً يصنع عشرة صناديق في ثماني ساعات، ثم وجدنا خالداً يصنع ثلاثة عشر صندوقاً في تسعة ساعات، وافتراضنا إلى جانب ذلك أن إنتاجهما متساوٍ في جودة الصنع، ومتطابق في جميع الجوانب، فـأيهما أكثر إنتاجية؟

بعد القيام ببعض العمليات الحسابية سوف نجد أن خالداً يتبع صناديق أكثر من محمود، وذلك بعد أن أخذنا بعين الاعتبار عامل الوقت، حيث إن خالداً يعمل ساعة زائدة على عمل محمود. وهكذا يمكن القول: إن إنتاجية خالد أعلى من إنتاجية محمود<sup>(١)</sup>.

من السهل تحديد مستوى الإنتاجية في مزرعة أو مصنع، لكن تحديد

(١) يستغرق صنع السيارة في اليابان (١٧٠٠٠) ساعة عمل، على حين يستغرق في أمريكا (٢٧٠٠٠) ساعة عمل، أما في أوروبا فيستغرق (٣٢٠٠٠) ساعة عمل. والحمد لله أننا غير واردین في هذه المقارنة!

(الإنتاجية الشخصية) غامض ومعقد، ومع هذا فيمكن قياسها حيال أشياء محددة جداً، كما لو قلنا: إن محموداً يحتاج إلى ست ساعات قراءة في حفظ جزء واحد من القرآن الكريم، على حين أن سعيداً، يحتاج إلى تسع ساعات وهكذا... .

### العوامل المؤثرة في الإنتاجية ومبادئ تحسينها:

إن العوامل المؤثرة في تحسين إنتاجية الإنسان، أكثر من أن تحصى، وربما كان من الصواب القول: إن أي تحسن يطرأ على أي جانب من جوانب شخصية الإنسان، ينعكس - بصورة ما - على إنتاجيته؛ ولذا فإن كل ماذكرناه، وما سنذكره في هذه الرسالة، يساعد على تحسين الإنتاجية الشخصية. وما سنشير إليه هنا، يستهدف لفت الانتباه وإيجاد نوع من التركيز على أمور نحسب أنها تساهم في تحسين أداء الواحد منا، ورفع كفاءته على نحو ظاهر؛ وذلك من خلال الحروف الصغيرة التالية:

- من أهم مبادئ تحسين الإنتاجية أن يحاول الإنسان عمل ما هو ممكناً - مهما يكن ضئيلاً - ولا يتضرر تحسن الظروف والإمكانات؛ فذاك قد يأتي، وقد لا يأتي. ثم إن مباشرة الممكناً نفسها، توسيع دائرة العمل، وتذليل عقباته. إن الطفل الصغير يقف عاجزاً في البداية عن كتابة أية كلمة حتى اسمه. وبعد تعلم الحروف، وتعلم شبكتها بعضها مع بعض يصبح المستحيل ممكناً، وتحسن شروط الممارسة.

- لو راقب الواحد منا استمراريته في أداء عمله، لوجد أن أكثر ما يقطعها، ليس الأشياء المهمة، وإنما الأشياء التافهة. والحقيقة أن الواحد منا يتخذ من قضاء بعض الحوائج الثانوية ذريعة للتخلص من ضغط الاستمرار في العمل؛ ولذا فإن من شروط رفع كفاءة الأداء أن نتعلم كيف نؤجل رغباتنا، ونصلب إرادتنا تجاه القواطع والصوارف الكثيرة.

مما يساعد على ذلك أن يحاول الواحد منا مكافأة نفسه على الأعمال التي يقوم بها، وذلك لأن يعد نفسه بإعطائها شيئاً تجبيه بعد كل ساعة أو ساعتين من العمل المستمر.

- كل ما نقوم به يتم في ظروف محددة، وحتى نحصل على النتائج المكافأة للجهود التي نبذلها، فلابد من كون ظروف العمل ملائمة ومناسبة للإنتاجية الجيدة. قد نضطر أن نقرأ في مكان، لا توفر فيه الإضاءة أو التهوية الكافية، وقد نضطر إلى أن نجلس على كرسي غير مريح، أو في مكان تعلو فيه الأصوات... إنَّ كل هذا قد يقع، ويجب تقبُّله على أنه شيء مؤقت، لكن لا يصح أن يصبح ذلك شيئاً مستمراً ودائماً؛ لأن ذلك سيؤدي إلى عدم استمرار العمل، أو إلى كثرة حدوث انقطاعات فيه؛ ولذا فإنه لابد من وضع خطة لتحسين ظروف العمل - أياً كان - وإنْ فإن المتوقع آنذاك أن يكون ما نحصل عليه من ثمار جهودنا محدوداً؛ هذا إذا استطعنا لا نعزف عن العمل بالكلية.

- للمهارة في أسلوب العمل واستخدام الوسائل وظيفة أساسية في تحسين الإنتاجية.

وقد أحرز العالم تقدماً هائلاً في هذا الصعيد؛ فالدول تنفق اليوم أمواجاً طائلة على التدريب بغية تحسين أساليب العمل، كما أن تطوراً غير مسبوق قد طرأ على الأدوات والوسائل إلى درجة أن (الإنسان الآلي) صار يقوم بكثير من الأعمال التي كان يقوم بها الإنسان، وهو يؤديها على نحو أكثر دقة وسرعة. وكان هذا يعني اختصاراً للجهد العضلي نتيجة الاستثمار الأمثل للجهد الذهني والفتورات العلمية المستمرة.

في العالم النامي الكثير من الجهد مع قليل من المهارة وقليل من الوسائل الجيدة. والنتيجة إنتاجية متواضعة للأفراد، تترجم إلى إنتاجية متواضعة للشعب أو الأمة<sup>(١)</sup>.

ولذا فإن علينا أن نتعلم دائماً كيف ننجز أعمالنا بمهارة أكثر، وكيف نوفر

---

(١) الناتج القومي - وهو مجموع ما ينتجه شعب ما من سلع وخدمات خلال عام - لليهود في فلسطين المحتلة، يزيد عن الناتج القومي لكل من مصر ولبنان والأردن والسودان مجتمعة!



الوسائل التي تساعدنا على ذلك.

- استثمار الساعة الأولى من اليوم مهم، حيث إن كثيراً من الناس يضيعها في النوم - الذي لاحاجة إليه - أو في أحاديث اجتماعية مع الزملاء، أو في قراءة جريدة... وهكذا يبدأ الكثيرون يومهم بنوع من الترهل الشعوري تجاه الوقت، وتتجاه الواجبات الشخصية. إذا جرّب الواحد منا أن يكف عن تضييع الساعة الأولى من يومه، فسيجد أن إنتاجيته تحسنت أكثر من (٢٠٪)، كما يخف عليه الشعور بضغط العمل طيلة ذلك اليوم، فهل نجرب؟

- لكل منا أوقات يكون فيها نشيطاً، وأوقات يكون فيها خاملاً؛ فإذا أمكن للمرء أن يتعرف على أوقات نشاطه وأوقات خموله، كان من الأفضل له أن ينجز الأعمال الشاقة في أوقات نشاطه، والأعمال السهلة الرتيبة في أوقات الخمول. التفكير والتخطيط وقراءة النصوص الفلسفية الراقية، أعمال شاقة، وينبغي أن نختار لها أوقات الحيوية وفراغ البال.

- إذا أردنا تحسين الإنتاجية والاستفادة من الإمكانيات المتاحة، فإن علينا ألا نسام من أن نلقى على أنفسنا ثلاثة أسئلة:

أ- ما هو العمل الذي بإمكانني أن أؤديه الآن لكنني لا أؤديه؟

ب- هل بإمكاني أن أعمل ما هو أفضل، أو أولى من العمل الذي أعمله الآن؟

ج- هل ثمة طريقة أفضل، لإنجاز عملي، من الطريقة التي أستخدمها الآن؟

إننا بهذه الأسئلة نستثمر الكثير من أوقات الفراغ، كما أننا نكون حساسية جديدة نحو الأولويات في حياتنا. وأخيراً فإننا بذلك نحاول الاستفادة من الخبرات الجديدة في إدارة أعمالنا وتصريف شؤوننا. وكل ذلك سيعود بالنفع على كفاءتنا الشخصية والإنتاجية.

- عندما يشعر المرء أن حيويته، بدأت تنخفض، فإن عليه أن يمنح نفسه استراحة قصيرة لتجديدها. وكثيراً ما يحدث هذا عند منتصف النهار عندما ينخفض

مستوى السكر في الدم. إذا تركت العمل مدة ربع ساعة ثم عدت إليه؛ فإنك ستعود بهمة جديدة.

ومن المهم أيضاً أن يخصص المرء لنفسه في كل يوم وقتاً يقضيه بعيداً عن العمل، حتى لا يسام ولا يمل. ولابد بعد هذا وذاك من أن يحصل الإنسان على إجازة دورية، ويترك العمل خلف ظهره. وقد يملاً لم يكن الناس يحرصون على الإجازة؛ لأن الأعمال التي كانوا يقومون بها متفرقة، وحجمها أقل، وهي تستدعي أيضاً تركيزاً وتنظيمًا أقل. أما اليوم فكل شيء قد اختلف، ولذا فلا بد من تزويت (الماكينة) إذا ما أردنا لها أن تستمر في العمل.

#### رابعاً - مواجهة المشكلات :

في تربيتنا ونظمنا وأوضاعنا العامة تشجيع على (الغموض) وتشجيع على الهروب نحو الأمام. ونحن إلى جانب ذلك قلّما نملك الشجاعة على الاعتراف بأخطائنا. وقليل منا أولئك الذين يقدمون على تحمل المسؤولية عن تصرفاتهم. وهذا كله يجعل المجتمع يظهر بمظاهر المعافى وهو يعاني من علل ومشكلات فتاكه.

نحن لاندع العصمة، ولا تدعى لنا، لكننا نحب أن نظهر بمظاهر المعصوم! إن وجود مشكلات في حياة الناس، هو الأصل، وهو ليس علامه مرض، فالعيش السهل والإحساس بأن كل شيء على ما يرام، قد يكون هو المدخل لتحلل الشخصية، على حين أن وجود المشكلات، وجود بعض الظروف المعاكسة، يصلب لدينا روح المقاومة، ويستخرج أفضل ما لدينا من طاقات كامنة، كما ي scl خبراتنا وينميها<sup>(١)</sup>. وعلى مدار التاريخ لم يكن تقدُّم العالم من خلال الرخاء، وإنما من خلال الأزمات التي كانت تمنحه الفرصة لتجديد أبنيته،

---

(١) يرى بعض الباحثين أن تخلف (أفريقيا) يعود إلى سهولة العيش في الماضي، حيث المناخ المعتمد والحار الذي لا يتطلب السعي إلى الدفء، وحيث وفرة الصيد والثمار؛ مما حال دون شعور الإنسان الإفريقي بالحاجة إلى تحسين ذاته واكتساب مهارات و المعارف الجديدة.

ومراجعة حساباته وإبداع الحلول لمشكلاته .

إن الاعتراف بأننا نعاني من وجود مشكلات معينة عامل أمان ضد تفجر المجتمع من الداخل ، وضد الانهيار السريع الذي يمكن أن يحدث عند تجاهل ما يترافق من أخطاء وخطايا .

وهذه إضاءة لبعض النقاط التي تتعلق بهذه المسألة المهمة :

- الاعتراف بالمشكلة على ماهي عليه دون محاولة طمسها أو تشويهها ، هو الخطوة الأولى على طريق العلاج ، صحيح أن الاعتراف بالحقيقة مر في كثير من الأحيان ، لكن لا يمكن السير في طريق الشفاء من دونه . مافائدة وجود أطباء ومستشفيات وأدوية . . . إذا كان الناس لا يشعرون أنهم مرضى أو بحاجة إلى علاج ؟ .

إن كثيراً من المشكلات التي تواجهنا أشبه بـ(السرطان) في محوريّة مرحلة الكشف عنه في الشفاء منه ؛ فكلما كان الاكتشاف مبكراً كان الأمل في الشفاء أكبر ؛ ولذا فإن إهمال المشكلة لن يحلها ، وإنما يجعل حلها يتوجه نحو الأسوأ ، كما يحل (الموت) مشكلة الأمراض المعضلة والمستعصية . قد نحتاج إلى بعض الوقت حتى تتقبل وجود المشكلة ، ونفسح لها مكاناً في مشاعرنا واهتماماتنا ؛ وهذا طبيعي .

كثير من الناس يتباهم إحساس غامض بوجود مشكلة في حياتهم دون أن يتمكنوا من تحديدها . ويمكن القول : إن كل مشكلة يمكن توصيفها على نحو جيد ، هي مشكلة محلولة جزئياً . علينا هنا أن نكون على حذر من أن نفكر في تحديد مشكلاتنا ونحن في حالة من الخوف أو الكتاب ، حيث إن ذلك يجعل المشكلة تبدو كبيرة ومعقدة . على حين أن النظر إليها ونحن في حالة ثقة وتفاؤل وراحة من الضغوط ، يجعلها تبدو أصغر ، وسوف تصغر أكثر فأكثر عندما نبدأ بمواجهتها .

- مما يساعد على تحديد المشكلة أن يتحدث صاحبها إلى من يثق به ويعرفه

معرفة جيدة، فالأصدقاء القريبون جداً يشّكلون انطباعات واضحة عن أصدقائهم في العادة، وتلك الانطباعات ستلقي المزيد من الضوء على المشكلات التي يعانون منها.

أوقات الإجازة والاستراحة أوقات ملائمة للتفكير بالمشكلات، إذ من شأنها أن تكون أكثر وضوحاً حين نكون بعيدين عنها. وإذا استطعت أن تبتعد عن مشكلتك لمعالجتها على أنها مشكلة إنسان آخر، فإن ذلك سوف يساعد على تحجيم دور (العاطفة) في المعالجة، وتناول المشكلة بقدر أكبر من الحياد والموضوعية. ومن المهم أن يثق الإنسان في حسه وبصيرته في فهم أوضاعه، فهو على كل حال يظل الأقدر على الإلمام بها.

- لا ينبغي للواحد منا أن يفكر في أكثر من مشكلة في آن واحد، لأن ذلك سوف يجعله يشعر بالوهن والهزيمة. وقد يجد المرء أمامه عدداً من المشكلات المتراقبة، مما يخيل إليه استحالة حلّ واحدة منها دون حلّ أخرى مرتبطة بها. وهذا صحيح في بعض الأحيان، لكن لا بد من محاولة فك الارتباط بينها - قدر المستطاع - وعزلها بعضها عن بعض حتى يجد الإنسان في نفسه الطاقة الكافية للتعامل معها؛ بل إن المطلوب قد يتتجاوز ذلك إلى محاولة تفتيت المشكلة الواحدة إلى أجزاء عديدة. والحقيقة أن النجاح في تفتيت المشكلة سيمكننا نوعاً من القدرة على حلها، كما تفعل الشركات حين تقسم طريقاً طويلاً إلى وصلات صغيرة.

ويمكن القول: إن في العالم اليوم اتجاهًا إلى تجزئة كثير من الأعمال الكبرى؛ من خلال إعطاء المزيد من الاستقلالية لكل قسم أو مركز أو فرع عن مؤسسته الأم، وذلك من أجل رفع كفاءة الإنتاج، ومن أجل تعامل أفضل مع مشكلاته، لكن الأمر ليس بالسهلة التي تتصورها، فالفصل والتجزئة ليسا من الأشياء الجذابة، ومع هذا فإن علينا أن نُصرّ على النجاح في ذلك. ونحن نبحث عن حلّ لمشاكلنا يجب أن تكون على وعي بأمرتين:

الأول: أن نُعرض عن المتشائمين والمثبطين الذين لا همّ لهم سوى بث اليأس ودلالة الناس على الطرق المسدودة. إن الله - جل وعلا - ما أنزل داء إلا

أنزل له دواء، وإن كل نظرية أو رؤية تفضي بالناس إلى العبرة والعطالة، ليست بنظرية، وليس برؤية سديدة؛ لأنها مخالفة للمبدأ الثابت الذي ذكرناه.

الثاني: إننا نحتاج إلى أن ننتبه إلى أن المرأة قد يكون اختار مجالاً خاطئاً لنشاطه، كأن يكون اختيار العمل في مجال الزراعة أو التجارة أو التدريس... وهو لا يملك أي مقوم من مقومات النجاح في الحقل الذي اختاره، وأنذاك فإن الإصرار على المضي قدماً إلى ما لا نهاية، ينافي الحكمة. والأفضل للمرأة آنذاك أن يغير النشاط كله، ويتخذ قراراً واحداً جريئاً بدل أن يواجه في كل يوم مشكلة جديدة.

- هناك أسلوب في التفكير اسمه أسلوب (القصف الذهني)، وهو يعني أن يسمح الإنسان لكل الخواطر والأفكار التي تدور حول المشكلة بالانسياط مهما كانت تبدو عقيمة أو بعيدة دون أن يدي أي نوع من التقييم لها أو بيان لسلبياتها، حتى إذا شعر أنه قد استنزف كل ما لديه أمكن له أن يستعرضها، ليسبر أغوارها، حلاً بعد حلٍّ، وفكرة بعد فكرة. وسيكون من المفيد الاستعانة بصديق للمساهمة في تقييم تلك الحلول والأفكار، والوقوف على إيجابيات كل منها وسلبياته. بعد ذلك يتم اختيار حل منها وتجريبيه بدأب ومثابرة، وبعد مدة يتم تقييم الحل من جديد. وفي الغالب سيجد المرأة تحسناً كثيراً. وإذا لم يجد النتائج المرضية، وبالإمكان إضافة حل جزئي آخر إلى الحل الأول أو تجرب حل آخر غيره.

- من الأخطاء الشائعة لدى الشعوب والأفراد استسهال الحلول التي يتعلق جزء منها بالآخرين. ومع أن ذلك صحيح إلى حدٍ ما، حيث إن المشكلة التي تتعلق بأكثر من طرف ينبغي أن يسهم جميع الأطراف في حلها، وهذا منطقى، بالإضافة إلى أنه يخفف من ضغط المشكلة على المرأة، حيث يشعر بإمكانية تلقي الدعم من الآخرين؛ لكن الذي يحدث في كثير من الأحيان أن ينسى كل واحد من الأطراف وظيفته، أو أنه يعلق القيام بواجبه على قيام الآخرين بواجباتهم. وتكون النتيجة أن تبقى المشكلة من غير أي حل، وكأننا لم نفعل أي شيء. وانطلاقاً من هذا فإن علينا - إذا ما أردنا أن ننجز شيئاً ما - أن نُؤثر الحلول التي

لا تعتمد على مشاركة الآخرين. ولاشك أن الحل لن يكون آنذاك مثالياً، لكنه يظل أفضل من تعليق المشكلة إلى أجل غير مسمى.

لنجعل من المشكلات والأزمات نقاط انطلاق جديدة، ولنكشف من خلالها قدراتنا الكامنة، ولنجدد من خلالها أساليب عيشنا ووسائل إنتاجنا، وبذلك تصبح المحنّة منحة، وننجح في الابلاء.

#### خامساً - الاهتمام بالمستقبل :

إن النظر إلى الأمور بعيون مستقبلية منهج إسلامي صميم، وإن المسلم يضبط إيقاع حركته في الحياة كلها وفق متطلبات الفوز بالجنة الموعودة في الآخرة. وقد كان المأمول أن يتولّد من هذا المنهج نظر مستقبلي فريد لدى المسلم في كل أمور الحياة، لكن يبدو أن انتفاع المرء بمبادئه لا يتأتى بطريقة عفوية، وإنما يحتاج إلى نوع من الفاعلية الذهنية والشعورية التي لا توفرها إلا درجة معينة من التحضر.

إذا ما أراد الواحد منا أن يبحث عن شيء محوري للمستقبل - على صعيده الشخصي -، فأتصور أن ذلك الشيء سيكون كيفية توفير الشروط النفسية والمادية التي تساعد على أن يحيا الحياة الكريمة التي تمكّنه من القيام بأمر الله - تعالى -، والنجاح في مجموعة الابلاءات التي تواجهه في هذه الحياة. وهذا في الحقيقة مطلب كبير، ولن يتم إلا من خلال خطة شخصية لكل واحد منا؛ إذ بالأنشطة المؤطرة في سياق خطة وأهداف واضحة، يمكن - فحسب - الانتقال مما نحن فيه إلى ما هو مرجو ومأمول.

وهذه بعض الأفكار التي تساعد على رسم خطة شخصية ملائمة، نسوقها على سبيل الإيجاز :

أ - علينا أن تكون على وعي بأن مصيرنا الشخصي، ليس منفصلاً عن مصير مجتمعنا، وليس من الصواب ولا المروءة أيضاً أن نبحث عن طريق لخلاصنا بمعزل عن أهلينا وإخواننا وأبناء مجتمعنا. وكل ما ينوي الإنسان تحقيقه - على

أي صعيد كان - لا يمكن أن يتم في فراغ، فالوسط السئّ، لا يساعد أبداً على إنجازات كبيرة؛ ولذا فإن أي خطة شخصية نحوها وضعها للمستقبل، يجب أن تأخذ بعين الاعتبار التشكيلات المستقبلية التي تتجه إليها البيئة التي نعيش فيها.

والعوامل المؤثرة في تشكيل البيئة الخارجية كثيرة جداً، أهمها:

- الأفكار والمفاهيم السائدة.

- مايسود فيها من أحوال وأوضاع مادية واقتصادية.

- بؤر الصراع الظاهرة والكامنة فيها، ومحاور التنافي بين الناس.

- القوى المتنفذة والمؤثرة في تكوين اتجاهات الناس المعيشية.

يمكن للمرء من خلال إدراكه لهذه العوامل أن يحدد مدى ملاءمة بيئته لأفكاره وخططه ومدى الضغوط التي يمكن أن تمارسها عليه.

ب - كما يجب أن تبصر في البيئة الخارجية، علينا أن نجري نوعاً من «التقييم» لإمكاناتنا لأن التخطيط ما هو في الحقيقة سوى استثمار وبرمجة وتوجيه لما هو متاح بين يدي المخطط من إمكانات مختلفة. ولا يخفى أن كثيراً من الخططباء بالإخفاق الذريع نتيجة سوء التقدير لما يمكن أن يعتمد عليه من عناصر بشرية ومادية في إنجاز الخطة. وكثيراً ما يكون الدافع لذلك توهج الرغبة في الوصول السريع إلى الهدف. نحن بحاجة إلى الحماسة في تنفيذ برامجنا وخططنا، كما ينبغي أن نحتفظ بدرجة من التعاطف الصادق معها، لكن ذلك كله يجب أن يكون وقت التنفيذ وبذل الجهد، وليس وقت وضع الخطة التي تحتاج إلى التعلق والخبرة أكثر من أي شيء آخر.

ج - يحتاج كل هدف من أهدافنا إلى خطة منفصلة سواء كان الهدف في المجال العقلي أو الروحي أو المادي أو الاجتماعي . . . ، حيث يتطلب التقدم في كل مجال من هذه المجالات برنامجاً خاصاً واضحاً المعالم. ومن المؤسف أن قليلين منا الذين يفعلون ذلك؛ مما يؤدي إلى إهمال أشياء مهمة في حياتنا، وبالتالي إلى اختلال توازننا الشخصي. لابد ونحن نضع لكل هدف خطته من التأمل في شأن القوى المؤثرة سلباً في نجاح الخطة، والتفكير في كيفية تلافيها،

على قدر الوسع والإمكان.

د - لكل خطة بعدها أساسيات: بُعدٌ نظري فلسفى يتم من خلاله ترتيب أولويات الخطة. وبُعدٌ تفديي عملي، يرتب تلك الأولويات يوماً بعد يوم، ويوزع عليها الإمكانيات والموارد المتوفرة.

البعد الأول يبلوره الواحد منا باعتباره قائداً، ويبيلور البُعد الثاني باعتباره مديرًا.

وحتى ينبع الواحد منا في رسم البُعد الأول، فإن عليه أن يجد الجواب الواضح لتساؤل جوهري، هو: ما الشيء الذي إذ أُنجز سيكون له أعظم الأثر في تحسين وضعيته العامة، أو بلوغ هدفه السامي؟

إذا وجدنا الجواب، نكون قد وضّحنا أهم شيء في البُعد الأول من الخطة، وبقي علينا أن نوفر ما يحتاجه البُعد الثاني من إرادة وأساليب.

النجاح في تنفيذ ما هو أولى فعلاً، يحتاج إلى أن نفرق بين الأشياء المهمة والأشياء الملحقة. وهناك أمور كثيرة تدل على أنَّ إهمالنا لأشياء تافهة، يحولها إلى أشياء ملحقة، وبالتالي فإننا نفق عليها الكثير من أوقاتنا، ونترك الأشياء المصيرية والمهمة.

إن إهمال معالجة (سن) قد يؤدي إلى التهاب جذوره، وربما عطلنا ذلك عن أعمالنا أياماً، مع أنه لو عولج في وقته، قد لا يحتاج إلى أكثر من ساعة.

إذا لم نملأ أنبوبة (الغاز) عند فراغها، وفي أوقات الفراغ، فقد نضطر إلى ملئها في وقت حرج، نحن بأمس الحاجة فيه إلى كل دقة وهكذا... لابد أن نقول: (لا) لأنشياء كثيرة حتى نتمكن من تنفيذ الأمور ذات الأولوية في حياتنا، ولابد إلى جانب ذلك من أن نعطيها أفضل مالدينا من فكر وجهد ووقت ومال، وإنْ كانت فكرة الاهتمام بالأولويات شعاراً مجرداً، لا يقدّم ولا يؤثّر. إنَّ وضع الخطط ليس صعباً، لكن المهم هو التنفيذ من خلال تطوير التزعّات والرغبات الشخصية لإرادة صلبة راشدة.

## سادساً - السعادة والرضا :

الإحساس بالرضا والشعور بالسعادة من القضايا المهمة التي تستحق إلقاء بعض الضوء عليها، نظراً لأهميتها في حياتنا الشخصية، حتى إنه ليصحّ القول: إن أكثر الأنشطة التي يقوم بها الناس -أينما كانوا- يستهدف الحصول عليهما. وسيكون من المهم أن نبلور طبيعة كلّ منها بغية الوقوف على ما يغذّي كلاًّ منها، حتى نصل إلى بعض المحكّات التي تستفيد منها في ترشيد سلوكياتنا، وأنشطتنا المختلفة.

الشعور بالسعادة شعور باعتدال المزاج وبالانشراح والسرور والبهجة، وهي جميعاً مشاعر ذاتية انفعالية داخلية. الشعور بالسعادة مطلق وشخصي وضعيف الارتباط بالظروف المادية الخارجية، فقد يشعر بالسعادة من يعيش في خيمة أو بيت من طين، ولا يملك الكثير من المال والمتعاض. كما قد يشعر بالسعادة من يملك الكثير.

الشعور بالسعادة غير الشعور باللذة أو النشوة الذي يأخذ طابع المؤقت والعاير، والذي قد يعقبه في بعض الأحيان شعور بالكتابة، ولا سيما عندما يكون مصدر اللذة محظوظاً في معتقد من يحسن بها.

الشعور بـ(الرضا) لا يلامس الأعمق، كما يلامسها الشعور بـ(السعادة)؛ لأن الشعور بالرضا يكاد يكون نوعاً من التقدير العقلي للذات؛ كما أنه عبارة عن ترجمة لشعور المرء بالكفاءة الاجتماعية وشعوره بأنه (لاقى) في نظر نفسه وفي نظر الآخرين.

المصدر الأساسي للشعور بالسعادة هو مدى ما يحققه المرء من المطابقة بين معتقداته وسلوكياته، فالانسجام بين المعتقد والقول والسلوك، هو أكبر مصدر لإحساس المرء بالسعادة. وقد ذكر بعض المفسرين أن معنى (الحياة الطيبة) في قوله <sup>عليه السلام</sup> - جلَّ وعلا - : «مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحِلَّنَّ لَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً» [النحل: ٩٧] هو السعادة. وتثبت دراسات كثيرة أن (التدين) مصدر

مهم للطمأنينة والشعور بالهناء . وكان أرسطو يقول : على المرء أن يكون فاضلاً حتى يكون سعيداً .

من مصادر السعادة كذلك تمحور أنشطة الإنسان حول غاية عليا أو هدف تعاني مشروع وقرب المثال ، والذين يعتقدون ذلك يشعرون بالعبثية والتفاهة .

ضيق الفجوة بين الإنجازات والطموحات هو الآخر مصدر للسعادة والانشراح ، كما أن العلاقات الأسرية والاجتماعية الجيدة مصدر مهم من مصادر الهناء والأمن ، حيث يتلقى المرء ما يحتاجه من الدعم الاجتماعي .

الانسجام الداخلي والخلاص من الصراعات الداخلية يسهم في الإحساس بالسعادة . ولا ننسى دور الاستفاضة في أعمال الخير على الصعيد الشخصي والاجتماعي ؛ إذ تشكل أنشطة التعبد المختلفة ومساعدة الآخرين ، والتخفيف من درجة العناء الإنساني للضعفاء مصدرأ لا يُستهان به للشعور بالسعادة .

أما المصدر الأساسي للإحساس بالرضا فهو المقارنة : مقارنة حالة حاضرة مع حالة سابقة ، ومقارنة الإنسان لنفسه بالآخرين في العلم والقوة والشكل والعمل والدخل والكفاءة الاجتماعية . . . ولذا فإن الشعور بالرضا ، يظل دائماً نسبياً ، وهو أقرب إلى أن يكون أحد المنتجات الاجتماعية . حين يقارن الإنسان بمن هو دونه يشعر بالرضا ، وحين يقارن نفسه بمن هو فوقه يشعر بنوع من السخط على النفس ؛ ولذا ورد في بعض الأحاديث التوجيه بأن ينظر المرء في أمور الآخرة (الفضائل) إلى من هو فوقه حتى يتخذ منه قدوة ، أما في أمور الدنيا فينظر إلى من هو دونه ، حتى لا يزدرى نعم الله - تعالى - عليه .

ما نشاهده اليوم من اندفاع نحو اللهو والسفر والسياحة وارتياض المطاعم ، والتمسك بالمظاهر والشكليات - على نحو لم يسبق له مثيل - ما هو في تصوري سوى عبارة عن محاولات للتعويض عن السعادة الحقيقية التي فقدها كثير من الناس نتيجة انخفاض مستوى التزامهم ، واتساع الهوة بين ما يعتقدون وما يفعلون ، كل شيء فيهم مشرق ومبتهج سوى القلب الذي تغشاه عتمة الانحراف والتقصير ! .

## سابعاً - السبق والتقاус :

يقولون: أساس كل العلوم وجود ظاهرتين مختلفتين، أو وجود مستويين في ظاهرة واحدة؛ مما يشجع الناس على إجراء المقارنات والموازنات، وما يوسع منطقة الوعي، ويدخل فيها صوراً وأفكاراً كانت بعيدة عنها. ونريد هنا تسلیط بعض الأضواء على بعض سمات (السباقين) وبعض سمات (المتقاعسين) أو (العجزين) حتى نثري مشاعرنا وأخليتنا ببعض المفاهيم التي تساعدنا على المزيد من البُلْوَرَة للسمات والمواقف المطلوبة، وكذلك السمات والمواقف المعقّدة للنمو والسير في طريق الاكتمال. بعض المعاني مما سندكره، قد يكون سبقة الإشارة إليه، لكن نريد هنا جمع هذه السمات، وإبرازها من خلال المقارنة بينها، وهذا موجز لأهمها.

- السباقون لا يرتبطون بمن حولهم، ولا يقعون أسرى لمحيطهم الطبيعي أو محيطهم الاجتماعي، ولا يتخدون من انحراف المجتمع ذريعة للانحراف؛ لأنهم يعتقدون أن المسؤولية أمام الله - جل وعلا - فردية: ﴿وَلَا نَزُرُ وَازِدَةٌ وَذَرَ أُخْرَى﴾ [الأنعام: ١٦٤].

السباقون يعلمون إلى جانب هذا أن معظم الناس حولهم، يعيشون خارج التاريخ، وخارج حدود مسؤولياتهم الخاصة؛ ولذا فإنهم لا يرکون إليهم، وهم بعد هذا وذاك يحاولون إغناء النماذج البشرية الراقية من خلال نموذجهم الخاص. أما المتقاعسون، فهم يحملون مشاعر طفولية، تُترجم دائماً إلى الاعتماد على الآخرين، ويعتقدون بصدق قول الشاعر:

وهل أنا إلا من غزية إن غوت      غويت وإن ترشد غزية أرشد  
مشكلاتهم ليست بسبب قصورهم الشخصي، وإنما بسبب سوء الحظ أو التآمر عليهم أو تدهور الزمان.. فهم غير مسؤولين عنها، ولا قادرين على

معالجتها، وهم إلى جانب كل ذلك يُخضعون (قيمهم) لمشاعرهم وظروفهم ومصالحهم، فهم محرومون من متانة الدين وصلابة الخلق.

المفردات اللغوية التي يكثر أحدها من استخدامها تعبّر بوضوح عن رؤيتها العامة للحياة، كما تعبّر عن مدى رحابة آفاقه الفكرية والنفسية. وإذا تأملنا في حال السباقين والمتقاعسين، فإننا سنجد أن كل فريق منها يستخدم ما يشبه النمط اللغوي الخاص به. ولعلنا من خلال الجدول التالي نستطيع تكوين إحساس واضح بكل منهما:

| لغة السباقين                | لغة المتقاعسين         |
|-----------------------------|------------------------|
| دعونا ننظر إلى البدائل      | - لا أستطيع فعل أي شيء |
| يمكّنني اختيار طريقة مختلفة | - هكذا أنا             |
| أستطيع السيطرة على مشاعري   | - إنه يصيّبني بالجنون  |
| سأجد فرصة ولو صغيرة         | - لن يسمحوا بذلك       |
| سوف اختار الرد المناسب      | - أنا ملزم بفعل ذلك    |
| أفضل                        | - يجب عليَّ . . .      |
| سوف . . .                   | - لو أن . . .          |
| هذه فرصة                    | - هذه مخاطرة . . .     |
| هذا يمثل تحدياً             | - هذا صعب للغاية       |
| ساعدني على الفهم            | - فهُمني               |
| أوَّل الحصول على مساعدتك    | -أشعر بالعجز           |

لغة التفاسع هذه، تشكّل مع الأيام نظاماً فكريّاً ونفسياً لدى صاحبها، وتتصبّح في النهاية عبارة عن أداة تنميّط، تضغط على التفتح الفكري والروحي له.

السباقون يستغلون أوقاتهم على نحو حسن، وهم واضحون جداً في مبادئهم وطموحاتهم وأهدافهم وقراراتهم. وعلى الرغم من قلة الإمكانيات التي

بين أيديهم، فإن ثمار جهودهم تبدو دائماً وفيرة، هم لا يملكون الكثير من الأشياء، لكنهم يقومون بالكثير من الأعمال، والجوهر لدفهم دائماً أهم من المظهر. نجاحاتهم تأتي ثماراً لجهودهم، وما يستخدمونه من إمكاناتهم.

أما المتقاعسون فأحلامهم متواضعة، وطموحاتهم محدودة، ونفوسهم مستكينة، وعقولهم خاملة، وحركتهم بطيئة، وحين يتحررون فإنهم يدورون في حلقة مفرغة، وهم يحتملون الآلام إلى ما لا نهاية.

المتقاعسون يجلسون أمام (التلفاز) ساعات طويلة، حيث لا برمج ولا أهداف تستحق العمل. وهم يشترون الفرش الوثيرة، ويجلسون عليها أطول مدة ممكنة، والاستلقاء أحب إليهم من الجلوس.

المتقاعسون يعانون من البطالة على الرغم من توفر فرص العمل. وحين يتوجه الناس إلى أعمالهم في الصباح يتجهون هم إلى النوم؛ لأنهم لم يناموا في الليل، أو يتجهون إلى أماكن عملهم، حيث البطالة المقنعة.

المتقاعسون لا يعتمدون على كفاءتهم الشخصية، وإنما ينجذبون أعمالهم عن طريق الرشوة أو الواسطة، وعندما تحيط بهم مشكلة، يؤثرون الدوران حولها عوضاً عن مواجهتها؛ ولذلك فالتسويف، وتأجيل أعمال اليوم إلى الغد من أبرز سماتهم. لا يملك المتقاعسون روح الاستمرار على العمل، ويبحثون دائماً عن (خبطة العمر): فرصة واحدة تكفي. هم أسرى اللحظة الحاضرة. ومن شأنهم دائماً الحصول على القليل من الكثير. يعيش المتقاعسون دائماً في منطقة رمادية، يحدّها من الشمال (اللاسلم) و (اللاحرب)، ومن الجنوب (اللاقرار)، ومن الشرق البكاء على الأطلال، ومن الغرب الرؤية الضبابية.

إن السباق والمتقاعس، قد يعيشان في أسرة واحدة، وقد يحملان شهادتين متماثلتين، ويقومان بأعمال متشابهة، لكن كل ذلك عبارة عن تشابه شكلي، لأنهما يتميzan إلى عالمين متناقضين، لا يجمع بينهما سوى عبقرية المكان.

ثامناً - لكل شيء ثمن :

زماننا زمان التواصل الكوني الفريد، وهو عصر الازدحام، حيث كل شيء يحتشد، في ظل التواصل والازدحام أمكن سد فراغات كثيرة. وقام نتيجة لذلك توازن دقيق بين كل الأشياء. قد انتهى عصر (المجانية) أو كاد؛ حيث لابد أن تقبض ثمن كل ما تتخلّى عنه، ولا بد أن تدفع ثمناً لكل ما تأخذه. التوازن القائم الآن، يتطلب التعامل معه رؤية شاملة وبصيرة نافذة، كي تفرق بين الأشياء العزيزة والأشياء التافهة، فنعرف ماذا ندع، وماذا نأخذ. حين يريد الواحد منا أن يحقق مصالحه كاملة، فإن عليه أن يكون مستعداً للتخلّي عن بعض مبادئه وقيمته. وحين يأكل الإنسان ما لا يطاب دون أي حساب، فإن عليه أن يهتمّ نفسه لاستقبال أمراض السمنة المختلفة.

إذا جعل الواحد منا إيهار الأشياء العاجلة ديدناً له، فعليه أن يعلم أن العاقبة لكل أموره ستكون مفجعة. وفي المقابل فإن من ترك بعض المغانم تديّناً وخوفاً من الله - تعالى - فإنه سيجد شيئاً من حلاوة الإيمان في قلبه، وستغمره مشاعر النصر والتألق.

الذين يتبعون الأسفار مدمنين جمع الثروات وتکديس الأموال، يدفعون ثمناً باهظاً قد لا يقتصر على البعد عن أهليهم، وإهمال تربية أولادهم، وضمور علاقاتهم الاجتماعية . . .

إن التوازن العجيد في زمان الشح والندرة والتراحم، يحتاج إلى أن نمتلك حاسة جديدة تمكّنا من الموازنة الدقيقة بين ما نكسب وما نخسر. وعدم امتلاكها قد يجعلنا نخسر الكثير في سبيل أرباح وهمية. ومن المؤسف حقاً أن قدرة علينا على متابعة الموازنات المستحدثة - محدودة، كما أن خبراتنا بـمـالـاتـ الأـشـيـاءـ،ـ وـعـوـاقـبـ التـصـرـفـاتـ ضـئـيلـةـ أـيـضاـ؛ـ ولـذـاـ فإنـ قـلـةـ منـ النـاسـ أولـئـكـ الـذـينـ يـمـلـكـونـ الـمـهـارـةـ الـكـافـيـةـ للـنـجـاحـ فـيـ هـذـهـ الـمـسـأـلـةـ الـحـيـوـيـةـ.

لا يجوز لأي توازن أو حساب للربح والخسارة أن يغض الطرف عن أن الآخرة امتداد للدنيا، ولذا فإن المرء قد يخسر هنا ليربح هناك، وقد يربح هنا ليخسر هناك. هذه الرؤية تجعل كل المكاسب الدنيوية صغيرة ومؤقتة؛ ولنتذكر قول الله - جلَّ وعلا - : «فَمَنْ رُحِنَ عَنِ الْكَارِ وَأَذْهَلَ الْجَهَنَّمَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَّعٌ الظَّرُورُ» [آل عمران: ۱۸۵].

تاسعاً- الدقة :

يمكن لنا أن نصف عصرنا بأنه عصر الأشياء الدقيقة. وجود آلية ضخمة تحتوي على ألف القطع الصغيرة جداً والتي تعمل في إطار نظام واحد - دليل واضح على أن صانعي تلك الآلة، قد بلغوا درجة عالية جداً من الدقة في التصورات والمقاييس والأدوات، واستخدام خواص المواد... وهذا يعني أنه صار لدى الإنسان شبكة معقدة من النظم الدقيقة التي أتاحت إنتاج ذلك الكم الهائل من الأشياء الدقيقة.

عصرنا إلى جانب ذلك هو عصر السرعة أيضاً، وبين الدقة والسرعة علاقة جدلية: فكلما كنت سريعاً وجب عليك أن تكون دقيقاً أكثر، وكلما كنت دقيقاً أمكنك أن تكون أكثر سرعة. إن سائق السيارة بحاجة إلى ملاحظة الأشياء في طريقه بتفحص أشد ودقة أكثر، والنظر إلى مسافات أبعد كلما زادت سرعته، وإلا فإنه يؤهل نفسه للوقوع في حادث مرّع. ويمكن تعليم هذا الحكم على جميع مسارات سيرنا في هذه الحياة. الإنسان بسبب تقدمه الحضاري، صار مضطراً إلى أن يتنازع مع بيئته الدقيقة، ويرفع من مستوى تعامله، ليصبح هو الآخر دقيقاً. الواحد منا مطالب بأن يكون دقيقاً في فهمه، ودقيقاً في كلامه أيضاً؛ حيث إن نظم الفهم لدى الناس قد تعقدت، وخلفياتهم الثقافية وخبراتهم قد تحسنت كثيراً؛ مما يجعل إلقاء الكلام على عواهنه بالغ الضرر على المتكلم والسامع.

إذا شرحت فكرتك عشرين مرة، وفهمها الناس عنك تماماً كما تريده، فأنت محظوظ وبارع، بل يمكن القول: إنه لاسبيل لديهم إلى أن يفهموا مرادك فيما

شاملاً بكل ظلاله وتلويناته وإيحاءاته وأبعاده! الرسالة المعقدة تتطلب فهماً معقداً، وإن فقد نسيء فهمها، أو نفهم قشورها أو بعضاً منها، وهذا يتطلب أيضاً مزيداً من الدقة والمتابعة الجيدة والمناقشة والاستفسار، وقبل كل ذلك وبعده التعمق في التخصص كلما كان ذلك ممكناً. بسبب الفائض الضخم من المعاني والمفاهيم والنظم والأشياء تصبح (اللغة) ناقلاً قاصراً، حيث لا تستطيع أن تنمو نمواً مكافتاً لما عليها أن تعبر عنه. وتعويض ذلك يجب أن يأتي من الأشخاص عن طريق المزيد من التوضيح في الاستخدام، والمزيد من الدقة في التلقي والفهم.

عصر الدقة يفرض على كل واحد منا أن يكون دقيقاً في سلوكه الشخصي: في مواعيده وتربيته أولاده وتعاملاته المالية وفي عقوبه. دقيقاً في تعامله مع جسده وصحته، ومع المؤثرات العامة التي يتعرض لها. إهمال الدقة في ذلك وفي غيره سيكون عبارة عن بوابة لشرور ومشكلات لا حد لها.

القرآن الكريم - والبنية التشريعية عامة - وضع الأسس الفكرية والعقدية والشعورية التي يجعل المؤمنين به دقيقين في كل شؤونهم. إن (الشهادتين) تنقلان الإنسان نقاًلاً كاملاً من دين إلى دين، كما أن كلمة واحدة ستكون كافية لإخراجه من دائرة الإسلام إلى دائرة الكفر.

وقد ورد في الحديث الصحيح: «إن العبد يتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى - لا يلقي لها بآلاً، يرفعه الله بها درجات. وإن العبد ليتكلّم بالكلمة من سخط الله - تعالى - لا يلقي لها بآلاً، يهوي بها في جهنم». الصلاة والحج والعصيام، كل ذلك محدود بمواقعه دقّيقه؛ فصلاة الظهر - مثلاً - إذا أُدِيت قبل وقتها بعشرين دقيقة لم تبرأ ذمة صاحبها، وكان عليه أن يعيدها بعد دخول الوقت، ولو أن إنساناً صام عشرين ساعة، ثم أنظر قبل غروب الشمس بعشرين دقيقة، لم يصح صومه.

إن أطول آية في كتاب الله - تعالى - هي آية (المدابنة) تلك التي تعلمنا ضبط ضرورة من ضرورات الحياة (الذَّيْن) وهي تعلمـنا (الدقـة) حيث يقول سبحانه: ﴿وَلَا شَعْمَوْا أَن تَكُنُوا هُنَّ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَّا أَنْ أَجْلَهُ﴾ [آل عمران: ٢٨٢]. فلا ينبغي لل المسلم أن يسام من كتابة الدين سواء أكان صغيراً أم كبيراً إلى وقت حلول وفائه،

وذلك للتقليل من الاعتماد على الذاكرة، ولقطع الطريق على جحود الجاحدين .  
ومرة أخرى يحثنا القرآن الكريم على الدقة، ويوجهنا إلى الإشهاد على اليتامى  
حين نرد إليهم أموالهم : ﴿فَإِذَا دَفَعْتُمُ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوهُ أَعْنَاهُمْ﴾ [النساء : ٦] .

إن المسلم ليس مطالبًا بأن يكون دقيقاً في إدراك تفاعلات محيطه وعصره  
فحسب ، بل إن عليه أن ينظر إلى التفاعلات المستقبلية التي قد تحدثها أقواله  
وأعماله ومبادئه وموافقه ؛ وقد قال بعض المفسرين : إن المراد من (آثارهم)  
في قوله - سبحانه - : ﴿إِنَّا لَنَحْنُ نُنْهَىٰ أَمْوَالَنَا وَنَحْكُمُ بِمَا قَدَّمُوا وَإِنَّهُمْ﴾ [آل عمران : ١٢] : كل ما يبقى بعد الناس من خير أو شر ؛ كعلم علموه أو كتاب صنفوه ، أو  
مسجد بنوه ، أو شيء أحدثوه فيه ضرر على المسلمين ، أو صد عن سبيل الله . . .  
وهذا المفهوم واضح في قوله - عليه الصلاة والسلام - : «من سن في الإسلام  
سنة حسنة ، فله أجراها ، وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من  
أجورهم شيء ، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ، ووزر من عمل  
بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء» .

ستظل دقة المرء في شؤونه عنواناً واضحاً على استيعابه للمنهج الرباني  
الأقوم ، وعلى ارتقائه الحضاري وفهمه لطبيعة عصره وتحدياته .

#### عاشرأً- مطالب متناقضة :

في زحمة التطلعات المتطاولة للناس ، وزحمة الظروف القاسية ، واتجاه  
الأشياء إلى الشح والندرة - زادت وتيرة المطالب المتناقضة للناس ، فهم يريدون  
الحصول على المزيد من أشكال المعرفات والمتع ، والمزيد من التعليم والتدريب  
دون أن يفكروا فيما سيدفع الثمن ، وكيف سيتم توفير ذلك ؟ ! .

كثير من الناس يهاجم نظام الطوابق والشقق في الأبنية الحديثة ، ويقول :  
إن مدننا الحديثة فقدت الروح ومعاني الحياة حين تحولت إلى غابات من  
الإسمنت وال الحديد ، وهم في الوقت نفسه يطالبون بخدمات أفضل في الماء  
والكهرباء والصرف الصحي والاتصالات والنظافة . . . وهم غير مستعدين

لتفهم أن التخلّي عن نظام بناء الطوابق، سيؤدي - إلى جانب استهلاك مساحات واسعة من الأرض - إلى جعل تكلفة الخدمات وصيانتها أعلى بكثير مما هي عليه الآن. وهم غير مستعدين لدفع رسوم أو ضرائب لذلك.

بعض الناس يهاجم كل ما هو صناعي ، ويتندرُون على الحليب المجفف والأغذية المعلبة والبيوت (البلاستيكية) التي تُزرع فيها الخضروات . . . وكلامهم لا يخلو من شيءٍ من الصواب ، إلا أنهم يتجاهلون أنه في ظل الزيادة السكانية المتنامية ، وفي ظل التنظيمات الجديدة للمجتمع ، لم يعد بالإمكان تلبية حاجات الناس عن طريق المنتجات الطازجة أو الطبيعية ، كما كان الأمر في الماضي . وهكذا . . .

لا أريد أن أستطرد في ذكر الأمثلة على عدم منطقية الناس في مطالعهم وسعفهم إلى الحصول على كل شيء ، وعلى أحسن ما يكون؛ ولكن أريد أن أقول : إن البشرية تدخل في كل يوم في أنفاق ودهاليز ضيقة جديدة ، وهي في كثير من الأحيان غير قادرة على التراجع نحو الوراء ، إما لأن الظروف والنظم الجديدة ، لا تسمح بذلك ، وإما لأنها لا تملك من الرؤية والوعي والإرادة ما يمكنها من ذلك .

الشعوب بحاجة إلى أن تحاول رؤية الأشياء من منظار الحكومات ، كما أن الحكومات بحاجة إلى أن ترى الأشياء من منظار الشعوب . وبالمثل فإن على المنتجين والمستهلكين والمؤجرين والمستأجرين . . . أن يفعلوا مثل ذلك . ومن مجموع الرؤى المختلفة تنبثق رؤية تنمية وإصلاحية مشتركة ، تحقق للجميع أعلى قدر ممكِن من المنافع ، مع أقل قدر ممكِن من التكاليف والخسائر .

إن اعتقاد المسلم أن هذه الدنيا ليست دار حصاد ، ولا دار راحة واستقرار ، وإنما دار عبور وعطاء وابتلاء - سيمكنه رؤية جديدة للأشياء وصبراً ، لا ينفذ على مواجهة الصعب ، وهذا وحده يمثل جزءاً من الحلول المطلوبة . والله مولانا .



## البَابُ الْثَالِثُ

الْعَيْشُ  
فِي

الْمَنَازِلِ الصَّدِيقَاتِ

الْبَعْدُ الْعَقْلِيُّ وَالْبَعْدُ التَّقْسِيُّ



## الفصل الأول

### البعد العقلي

#### العقل وأهميته المتزايدة :

إن تطوير أي جانب من جوانب الشخصية الإنسانية، يعد بالغ الأهمية؛ لأن تكلفته ليست كبيرة، ولأن ذلك قد يكون الخيار الوحيد في بعض الأحيان، ولأن النجاح فيه قد يكون بعيد الأثر، واسع الأصداء؛ إذ يمكن أن ينعكس على جميع جوانب الحياة.

إن التقدم المادي، قد تعرّضه معوقات كثيرة، وقد تستنفذ الموارد الأساسية المستخدمة فيه؛ كما أن تقدم الإنسان على المستوى العضوي محكوم ببعض الحتميات التي يجعله يقف عند حدود معينة، ثم يدخل في مرحلة التراجع والتدحرج التام.

أما التقدم الروحي والعقلي، فإن أمداء النمو أمامه ما زالت فسيحة جداً، لأن ما حصل من تقدم في هذا المضمار محدود، ولأن إمكانات هذا المضمار هي في الأساس هائلة؛ بالإضافة إلى أن خبرات كثيرة قد تراكمت لدى الناس على صعيد تعلم طرق التفكير الجيد، كما تم اكتشاف الكثير من الأخطاء الشائعة في التفكير؛ مما يؤذن بفتحات كبيرة في هذا الشأن.

كان يعتقد أن الدماغ يصل إلى الذروة بين سن (٨ - ٢٤) عاماً من العمر، ثم يبدأ بالتدحرج بعد ذلك، والذي يشمل معظم القدرات العقلية. وكانت الأقاويل الشعبية تدعم هذا المعتقد، كالقول: «لا يمكنك أن تعلّم كلباً عجوزاً حيلاً

جديدة». لكن البحوث الحديثة أثبتت أنه إذا ما حُفِّزَ الدماغ - بقطع النظر عن سنّ صاحبه - فإنه ينمي فيزيولوجياً المزيد من التتواءات على مجسّات الخلايا الدماغية، وإن هذه التتواءات تزيد من عدد الروابط داخل الدماغ الإنساني. في ضوء هذه المعرفة يذوي المعتقد القديم بأننا نفقد خلايا دماغية مع تقدم العمر. هذا إلى جانب حقيقة أنه يمكننا توليد روابط دماغية جديدة بسرعة أكبر من معدل النقص في الخلايا الدماغية بكثير.

إن العقل البشري نعمة عظمى من الله - جلّ وعلا - وله قدرات خارقة، هي أكثر مما يظن، وهو أشبه بعملاق نائم. وتُظهر الدراسات النفسية والتربوية وأبحاث الكيمياء والفيزياء والرياضيات - أن ما تم استخدامه من إمكانات العقل الهائلة لا يزيد على (١٪) من إمكاناته الحقيقية. كمبيوتر (كريي) حاسب عملاق، يزن سبعة أطنان، فإذا عمل بطاقة ٤٠٠ مليون معادلة في الثانية مدة مئة عام، فإنه لن ينجز سوى ما يمكن للدماغ البشري أن ينجزه في دقيقة واحدة! مع أن وزن الدماغ البشري هو نحو من كيلو ونصف ليس أكثر؛ «فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلَقِينَ» [المؤمنون: ١٤].

في العالم اليوم توجه شامل وراسخ إلى اختصار الأعمال البدنية، وتقليل المواد المستخدمة في الإنتاج، إلى جانب تقليل الحركة والتحفيض من أعمال المكاتب لصالح العمل في المنازل، كما أن هناك محاولات جادة وحيثية في مجالات الكشف عن المواد الجديدة وعن مصادر للطاقة المتتجددة... وكل ذلك يدفع - على نحو متسرع - بحركة الاهتمامات البحثية صوب الاستثمار في الأعمال الذهنية والمعرفية، كما أنه يتم التخلّي شيئاً فشيئاً عن الاهتمام بالأعمال البدنية، وما تستلزمها من المهن والحرف المتقدمة. ويمكن القول: إن ما سيكون مطلوباً من الأجيال القادمة هو المزيد من الاستخدام الكفاء للقوى الذهنية، حيث التعقيد المتناهي في جميع نظم الحياة.

وقد باتت الشركات الأكثر ذكاء تدرك أن كلّاً من الإنتاجية والربحية يمكن أن يرتفعاً ارتفاعاً هائلاً بقدر ما يجري من تخفيض العمل (اللاذهي) إلى الحد

الأدنى ، وهذا كله يستلزم منا اهتماماً جديداً بأحوالنا العقلية والذهنية .

يمكن القول : إن لـ(العقل) شكلاً ومضموناً، فشكله تلك القدرات والإمكانات التي زوَّدَ الله - تعالى - بها دماغنا ، مثل قدرته على خزن المعلومات واسترجاعها ، ومثل قدرته على التخييل والتحليل والتركيب . . . وقد كان يظن قديماً أن عِظَمَ الرأس دليلاً على شرف الإنسان ونباهته وذكائه ، والمقولات الشعبية تعكس ذلك . وبعد تقدم المعرفة بالدماغ ساد الاعتقاد بأن عدد الخلايا الدماغية ، يقرر مستوى الذكاء عند الإنسان ، لكن سرعان ما تم التخلص عن هذا الاعتقاد بعد أن اكتشف أن هناك العديد من الناس الذين لديهم أدمغة كبيرة وذكاء قليل ، كما أن هناك العديد منهم الذين لهم أدمغة صغيرة وذكاء ملحوظ .

وقد كان العالم (أوخين) من أوائل الذين أدركوا حقيقة أن ما يقرر درجة الذكاء ليس عدد الخلايا الدماغية بل علاقة التواءات الصغيرة لمجسات خلايا الدماغ . ووجد أن كل تواء يرتبط على الأقل بتواء آخر بفعل الاندفاعات (الكهربوكيماوية) . وتشكل هاتان الخليتان أشكالاً صغيرة مع خلايا فردية أو مجموعات خلايا أخرى . في أثناء تقدمه في هذا المجال أدرك (أوخين) أن كل دماغ هو (تحالق)<sup>(١)</sup> أخاذ لأشكال كوتتها آلاف التواءات على الأذرع العديدة لملايين الخلايا الدماغية . وقدرات الدماغ المختلفة قابلة للتنمية وللشحذ لتعمل على أحسن وجه ممكن .

أما مضمون العقل فمنه ما يعود إلى مجموعة المبادئ الفطرية العالمية التي تستخدم في استيعاب الأشياء وإدراك العلاقات بينها ، مثل إدراك عدم إمكانية اجتماع الضدين ، وإدراك أن الكل أكبر من الجزء ، واستحالة القيام بعمل خارج الزمان والمكان . . . والتمايز بين الأمم والأفراد في استخدام تلك المبادئ شبه معدهوم .

ومنه ما يعود إلى شيء مكتسب مرتبط بـ(الثقافة) السائدة ، وهذا في

---

(١) التحالق: الربط بين شيئين أو أكثر بحلقة أو عدة حلقات .

الحقيقة يتشكل من مجموعات المفاهيم الراسخة والمتراقبة التي يحاول المجتمع من خلالها وبها استيعاب الواقع الموضوعي وتنظيمه وتكييفه مع حاجاته... وهذا النوع من المضمون مطلباً بالضرورة على مبادئ التفكير الفطريه ومرتبط بها.

القرآن الكريم يركز على هذا المضمون الفكري المكتسب باعتباره شيئاً قابلاً للتصحيح والتنمية، كما أنه قابل للكثير من الضلال والانحراف، وما ذلك إلا لأنه يعكس الشروط الاجتماعية والتاريخية للثقافة التي تغذيه، وتمده بالمفاهيم المكونة لوجوده، والتي تحرك الوعي وتوجهه في نهاية الأمر.

والقرآن الكريم في سبيل ذلك لا يستخدم لفظ العقل أو الفقه أو الفكر، وإنما يستخدم صيغة الفعل (يعقلون)، (يفقرون)، (يتفكرون) ليشير إلى الممحضول النهائي الذي يشكل العقل ومضامينه، والذي يتجلّى في سلوك المرأة، ويحدد موافقه، كما ينظم ردود أفعاله. وكأنه بهذا النهج يشير إلى العمل على ذلك الممحضول باعتباره الشمرة الشاملة لكل جوانب العقل، وباعتباره المحك النهائي في (تقييم) ما نحرزه من تقدم في هذه السبيل. وذلك الممحضول يسميه القرآن الكريم - على نحو عام - (الحكمة) التي هي ناتج مركب ثلثي، هو: الذكاء والمعرفة والإرادة.

#### العقلانية:

العقل من خلال شكله ومضمونه ينبع شيئاً نسميه (العقلانية) وبما أن الثقافة تختلف بين أمة وأخرى في كثير من قيمها ومبادئها واهتماماتها - فإن المتوقع من (العقلانية) أن تتسنم بطاقة النسبة بسبب الدور البالغ للثقافة في تكوينها؛ ولذا فليس ثمة عقلانية تستحوذ على الحياد والإطلاق. ومن الملحوظ في التعبير القرآني استخدام كلمة (الحكمة) بعد كلمة (الكتاب) حينما اجتمعوا في الآية الواحدة، وهذا يشير إلى ما ذكرناه هنا، فلابد للحكمة وللعقلانية من أن تؤطرها إطار الكتاب (الوحى) حتى يكتسبا المرجعية العليا والمصداقية الحاسمة، ويمثلاً أرضية مشتركة في تعامل الأفراد والأمم، وفي صياغة الخطوط العريضة لفهم الحياة والأحياء.

إن بُنانا الفكرية ليست مسؤولة بأسوار ، تصد عنها رياح التغيير العاتية ، فهي باعتبار ما - انعكاس لما يجده من نظريات وآراء علمية مثبتة في جميع مجالات الحياة ، كما أن توازنها يمكن أن يتعرض للاختلال بسبب مطالب الحياة الجديدة ، والصعوبات البالغة التي تكتنف الحصول على مستوى مقبول من العيش الكريم .

إن من واجبنا دائماً أن نمتلك أعلى درجة من اليقظة والحذر حتى نحمي مضمون عقولنا من البرمجات الثقافية والبيئية الزائفة التي تحول دون استيعاب الواقع على الوجه الصحيح ، والتي تشوّش تنظيمنا لردود أفعالنا . والأهمية المتزايدة التي يكتسبها الجانب العقلي من ذواتنا تجعل آثار الأخطاء الصغيرة كبيرة ، وعواقب فقد التوازن مدمرة .

إن كثيراً من تطورنا العقلي يأتي من خلال (التعليم الرسمي) لكن ما أن يترك كثيرون منا مقاعد المدرسة أو الجامعة حتى يتركوا عقولهم للتجمد ، فلا يقومون بأية قراءة جادة ، ولا يستكشفون موضوعات جديدة بعمق حقيقي خارج دائرة عملهم اليومي ، ولا يفكرون بطريقة تحليلية ، ولا يكتبون - على الأقل - بطريقة يخترعون بها قدرتهم على التعبير عن أنفسهم بلغة منفتحة واضحة ومختصرة ، ويستسلمون عوضاً عن ذلك لقضاء الوقت في الجلوس لرؤية التلفاز ! .

وفي النهاية فإن أفكارنا حول التجديد والتغيير والنمو ستظل عديمة الفائد ، ما لم نمتلك الإرادة الصلبة التي تكتشف الإمكانيات ، وتصنعها .

\* \* \*



## الفصل الثاني

### تجديد البعد العقلي

الإنسان ليس عقلاً ولا جسداً ولا روحأ... إنه مركب فذ من كل ذلك، وحتى يحيا المرء حياة طيبة، وحتى ينجح في أداء رسالته في الحياة، فإن عليه أن يولي عنايته لكل أبعاد ذاته، وأن يحرص على إحداث التوازن المطلوب بينها جميعاً.

إن طبيعة التكليف الرباني، وطبيعة ابتلاءات الحياة المتنوعة والمتعددة، تتطلب أن يوازن الإنسان بين مجموعة من الاحتياجات؛ مما يستدعي وجود أهداف متعددة، وذلك كله يتطلب نوعاً من التكامل المنهجي بين أركان الشخصية وبين الأنشطة التي تخدمها وتنميها. وهذا لن يتم من غير ضخ كميات جيدة من المعلومات في شرائين الخطة التي سيسعها الواحد منا للقيام بما هو مطلوب منه.

إن المنهج الرباني قد وضع للمسلم المخطط العام لكل ما يحقق له النجاح في الدنيا والفلاح في الآخرة؛ لكن ذلك لن يتحقق له النمو والتقدم المأمول ما لم يعد نفسه لمواجهة التحديات والابلاءات المتعددة؛ وتلك المواجهة تُنتج دائماً بنيات فكرية متراكبة وشروطًا جديدة للبقاء والتحسين، مما يستدعي رحلة أخرى في اكتشاف آفاق وامكانات الوضعية الجديدة، وهكذا... وسنقدم هنا بعض الأفكار والمفاهيم والآليات التي نرى أنها تساعده على تجديد البعد العقلي لدينا، وذلك من خلال النقاط التالية:

#### ١- شروط التجديد:

ليس التجديد في أي جانب من جوانب الحياة شعاراً يرفع، ولا هو بالأمر

اليسير ، وإلا لتحسين أشياء كثيرة وفق مانشتهي . . . إن التجدد يتضمن دائمًا نوعاً من التخلّي عن بعض المأثورات والمحبوبات ، كما يتطلّب تكاليف جديدة وضبطاً أكثر للذات ، وكل ذلك من الأمور الشاقة على النفس ؛ ولذا فلا بد من توفر عدد من الشروط لذلك ، منها :

أ - أن نعرف (ثوابتنا) على نحو جيد؛ إذ إن عدم التفريق بين الشوائب والمتغيرات من أكبر العوائق التي تصد الناس عن التجدد ، وتخيفهم منه . وقد يظن بعض الناس أن التخفّف من الأصول والمسارات المرسومة ، يجعل حركة التغيير أكثر تدفقاً . وهذا غير صحيح ؛ لأن التغيير المستمر المطلق كبير التكلفة ، عظيم المؤنة ، ومفتاح معيشته وتحمل تبعاته هو أن يكون في داخل المرء (جوهر) يستعصي على التغيير ، حيث إن الجوهر الثابت لا يؤدي وظائفه من خلال تطوره وإنما من خلال جموده ، وأنذاك فإن كل المتغيرات سُحر في خدمته وتدعيمه .

هذا الجوهر يتجلّى في الغاية الكبرى للوجود الإنساني ، وفي المبادئ والقيم العليا التي يؤمن بها الإنسان ، إلى جانب معرفته اليقينية بذاته وإمكاناته وتوجهاته العامة .

ب - امتلاك ما يكفي من الخيال والوعي للإحساس بالنهاية التي نرنو إلى الصيرورة إليها . من شأن الخيال أن يمكننا من تصور عوالم من الامتدادات والإمكانات ، لم تخلق بعد . ومن شأن الوعي أن يمكننا من الاتصال بالقوانين والمبادئ العامة التي تساعدنا على ارتياح تلك العوالم من خلال مواهينا الفردية والسبل المتاحة . إن حجم أنشطتنا اليومية واتجاهها وتمحورها يشير بوضوح إلى النهاية التي سنتهي إليها على كل الأصعدة . وبإمكان الواحد منا أن يستحضر تلك النهاية ، ويتخذ من إيحاءاتها حافزاً على التغيير وبذل الجهد .

من السهل على الواحد منا أن ينغمس في أنشطة تافهة ، ويضيع الكثير من أيام العمر في طلب أمور لا تتلاءم أبداً مع الوضعية التي يتمنى أن يلقى ربه - جل وعلا - عليها .

حتى تخلّق الأشياء في الواقع فإنه ينبغي أن تخلّق في الذهن أولاً ، و تستقر

في (اللاشعور) وتحتلط بمبادئ المرء وأحاسيسه، وأنذاك يمكن للحياة أن تتنمط في الذهن وفق مقتضياتها، وأنذاك أيضاً يمكن للمرء أن يتتأكد على وجه الدقة من كون جهوده ومناشطه، تقع في محلها الصحيح.

جـ- لا بد للمرء حتى يتجدد من أن يوقن أن في إمكانه أن يغير عاداته الفكرية وسلوكياته. بعض الناس يخشى من التغيير، وبعضهم يشعر بنوع من الشلل وانعدام الحيلة، ويظن أنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، فيستسلم لأحواله الحاضرة، فيتأسئ كل شيء في حياته، ويخرج من عصره، وتتضاءل فاعليته.

إن التجديد مشروط بالقدرة على مجاهدة الأهواء والأوهام والكسل والإخلاد إلى المألفات واليأس من إمكانات التقدم. وإذا نظرنا في سير المصلحين العظام وجدنا أنهم دائماً يتذمرون من الأشياء الإيجابية الصغيرة رأس جسر للتغيير والتحسين، وما كان للواحد منهم أن يفعل ما فعله لو لا إيمان راسخ بوجود إمكانات الانتقال نحو الأفضل، ولو لا تمعتهم بالقدرة على العمل اليومي الشاق.

## ٢- استخدام العلاج الإدراكي :

من أهم الإنجازات الحديثة في علم النفس التطبيقي ما يسمى بـ (العلاج الإدراكي) وهو يقوم على ثلاثة مبادئ أساسية، هي :

أـ- الأحداث السارة والأحداث السيئة عندما تتوالى على المرء، تولد لديه انطباعاً عن نفسه يتناسب معها، فالنجاح المتواتي يوجد حالة نفسية، تظلل جميع حياة الفرد، وتجعله يعتقد أنه ناجح فعلاً. ويستدعي ذلك إنتاج عدد من الصور الإدراكية التي تدعم ذلك، وتدلل عليه. ويحدث العكس من ذلك عندما تتوالى أحداث الإخفاق على الإنسان. في كلتا الحالتين تبدو الصورة التي نكونها عن أنفسنا وكأنها الصورة الوحيدة الدقيقة والصحيحة. ولكن الأمر ليس كذلك، فحين يزور خمسة من الناس مكاناً، لا يعرفونه من قبل، فإن من الممكن أن تكون

لهم حياله وجهات نظر متعددة، وبعض تلك الصور، سيكون أكثر مطابقة للحقيقة من بعضها الآخر.

نجاح المرء في عمله، قد يكون على حساب مبدأ يؤمن به، أو على حساب علاقته بأسرته، أو على حساب صحته العامة... والإنسان الذي أخفق في مشروع مهم من مشروعاته قد يكون أبواً جيداً أو كاتباً ذائع الصيت... المراد من كل هذا أن نؤمن أن هناك دائماً أكثر من طريقة للنظر إلى الأشياء، حيث إن هناك دائماً منظورات مختلفة. كثيراً ما يشعر الواحد منا أنه ليس أمامه سوى رؤية واحدة أو خيار واحد؛ وهذا في الحقيقة مجرد وهم؛ حيث إن الأفكار والقناعات التي نسجناها حول قضية ما، هي التي أوجت إلينا بذلك، وكثيراً ما يكون ذلك خطأً، لذا كان من الحيوى أن يسأل الواحد نفسه دائماً: كيف أستطيع أن أفكر في هذا الأمر بطريقة أخرى؟ وكيف يستطيع غيري أن ينظر إليه؟ وما وجهات النظر الأخرى حياله؟.

إن الإجابة عن هذه الأسئلة، تشكل تمريناً عقلياً علينا أن نجرّبه من وقت إلى آخر.

بـ- إذا كان صحيحاً أن هناك أكثر من طريقة واحدة للنظر إلى الأمور؛ فإن الصعوبة إذن تمثل في أن يجد المرء وجهات نظر أخرى للاختيار بينها.

في أعماقنا ميل إلى الانحياز لمشاعرنا وطرق تفكيرنا، وهذا الميل هو الذي يزهدنا في البحث عن الطرق المغایرة. نحن بحاجة إلى أن نطور في أنفسنا عادة البحث عن المنظورات الأكثر رحابة؛ فذاك هو الذي يتمشى مع الحقيقة القائلة: عندما تنشأ مصاعب وأزمات جديدة، فإنها تتيح لنا المزيد من الفرص والخيارات. وتأمل معـي في قول الله - جل وعلا - : «فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا» [الشرح: ٥-٦].

جـ- قلما يدرك الناس حلقات الاتصال بين المشاعر والأفكار، وانعكاس كل منها على الآخر. ويتوهم كثيرون منا أنهم قادرون على عزل أفكارهم عن مشاعرهم، وأن بإمكانهم أن يحملوا مشاعر تعاطفية نحو أمر مارغم أنهم يحملون

أفكاراً سيئة عنه . والحقيقة أن أفكارنا ومشاعرنا ، تناوب التأثير والتاثير طوال الوقت ، وهناك توافق حميم فيما بينها .

إذا شعر المرء بالغبطة لنجاحه في أمر ما ، فإنه سيتعرض لتيار من الأفكار الشارحة لأسباب ذلك النجاح ، والمذكورة بالإمكانات التي تم توفيرها له ، والعقبات التي تم اجتيازها؛ وحين يقلّب الإنسان نظره في إخفاقه في أمر ، كان يأمل منه الكثير ، ويتمادي في بحث أسباب الإخفاق ، والأوهام الكثيرة التي تلبيس بها حوله - فإن فيضاً من مشاعر الإحباط والقلق وعدم تقدير الذات ، والخوف من تكرار الإخفاق ، سوف يجتاحه ، وينقص حياته ، وهكذا . . .

في اعتقادي أن علينا للخلاص من الأفكار السيئة والمشاعر المحبطة أن نتبع طريقة (إغلاق الملفات) حيث يمكن أن نستخلص العبر والدروس الممكنة من إخفاقات الماضي ، ثم نحذفها نهائياً من اهتماماتنا ، فذلك هو الطريق الأفضل للتخلص من أسر الماضي وأوهاته .

إنه لا ينبغي لنا أن نقع تحت ضغوط المشاعر وعلينا عوضاً عن ذلك أن نصنعها عن طريق العمل الصالح ، والصمود في مواجهة الصعب . وفي هذا يقول الله - جل وعلا - : « وَلَا سَتُوْيَ الْحَسَنَةُ وَلَا سَيِّئَةٌ أَدْفَعَ يَالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَلِّيْنَكَ وَيَنْهِيْ عَذَّوْهُ كَانَهُ وَلِيْ حَيِّمٌ » [فصلت : ٣٤] .

إن مقاومة السيئة بالحسنة كثيراً ما تعني الخلاص من مشاعر العداء التي يتداولها الخصوم ، كما تعني الفكاك من حماة الأفكار السلبية والأوهام التي يتداولونها في العادة . إن الوعي وحده هو الذي يحول دون أن يرسف المرء في أغلال من نسج يديه .

### ٣- النظرة المعمقة :

إن العقل الذي وهبه الله - تعالى - للإنسان يتمتع بقدرات فائقة - كما ذكرنا - لكنه في النهاية يظل محدوداً ، والأفكار التي نمتلكها ، أكثرها وليد التجربة وثمرة المعاناة ، أي هي خبرة وجودية تشتبك فيها منظومات المبدأ والرمز وأنظمة

المعارف والأعيب الهوى ، وأنماط السلطة ، وأساليب العيش وأشكال الاهتمام بالذات . . . ولذا فإنه يجب ألا نعتبرها نهائية ، فصدق الأفكار لا يتبلور إلا من خلال إخضاعها للتجربة ، وما من فكرة تدخل في مضمون التطبيق ، تستطيع المحافظة على ما كانت عليه من تحديد وتماسك ، بل يعاد إنتاجها من جديد ترميمًا وتطعيمًا وإغناءً وتوسيعاً ، أو انتهاكاً وتأويلاً .

ولذا فلا ينبغي أن ننتظر الفوز ببرؤية نهائية ، نسترشد بها في مواصلة البناء ، وتحطّي العقبات ، فالأعمال العقلية المتزايدة ، لا تؤدي بالضرورة إلى تقدم عقلاني مطرد ، فالنكس والتراجع من الأمور الواردة بكثرة اليوم ؛ بل إن للتقدم العقلي مفرزات جانبية شديدة الخطورة عليه ، ولا سيما إذا ما تأتي للعقل أن يتحلل من القيم والقيود الأخلاقية . ثم إن المسيرة الحضارية ، لا تمضي على هدى أفكار ونظريات مبلورة ، وليس هي مجرد مخطط ، يتخيله مثقفو حالمون متفائلون بمستقبل البشرية على صعيد العقل والمعرفة والحرية والحوار وإحقاق الحق وتجسيد القيم النبيلة . . . فهناك أيضاً المصالح والأهواء والشهوات والقصور الذاتي والظروف المعاكسة . . . وكل ذلك يجعل من ميادين الحياة مصانع سيئة لإنتاج الأفكار وتطبيقاتها .

ما أريد قوله من وراء هذا هو أن علينا حتى نستمر في التجديد العقلي أن نسعى دائماً إلى تفحص برامجنا وقراءة أحوالنا وإقامة علاقات نقدية مع ذواتنا وإنجازاتنا ، فالنقص شيء ملازم لنا . وليس المطلوب أن تصبح المحاكمة العقلية لدينا كاملة ، وإنما المطلوب هو مداومة فضح الممارسات الفكرية الخاطئة ، وكشف زغل أعمال العقل ، بالإضافة إلى استشراف المزيد من النضج والاقراب من الصواب .

وما لم نتعامل مع ممتلكاتنا الفكرية وتجاربنا ، ومع أحداث العالم من حولنا على هذا النحو فإن كثيراً من مكتسباتنا النهضوية يمكن أن يكون في خطر ، كما يمكن لكل ما أحرزناه من تقدم عقلي وفكري أن يصبح موضع تساؤل .

#### ٤- الاستماع الجيد:

يصرف الإنسان ما بين (٥٠٪) إلى (٨٠٪) من ساعات يقضيه في الاتصال بالآخرين، ويمضي (٤٥٪) منه في (الاستماع). في الثقافات الشفهية تكون (الأذن) هي البوابة الأساسية للمعلومات الواردة إلى الدماغ.

واليوم أفضى التدفق الهائل لكل ألوان المعرفة إلى إعطاء أهمية متزايدة لكل من الأذن والعين، لكن سيظل من المهم أن نحسن الاستفادة من كل ذلك من خلال تطوير آليات القراءة والاستماع<sup>(١)</sup>، واستثمار الإمكانيات الكبيرة التي تناح لنا بواسطتهما، حيث إن تجديد البعد العقلي، يستلزم فيما يستلزم اتخاذ وضعيات جديدة في التعامل مع (المعرفة) التي تشكل المادة الجوهرية في إعادة تشكيل مفهوماتنا ورؤانا؛ لكن لأسباب عده لم تزل مسألة الاستماع والإنصات حقها من العناية والاهتمام، مما جعل استفادة كثيرين منا مما يسمع محدودة. وربما كان لظهور السامع بالمظهر السلبي، أو المتأثر أكبر الأثر في الإعراض عن ذلك. ولعلنا نجلي هنا بعض المبادئ والمفاهيم التي تساعد على تطوير عادات السمع لدينا في الحروف الصغيرة الآتية:

أ- ليس من النادر أن يكون ما نسمعه مكروراً أو مملأً، أو قليل الفائدة، وفي هذه الحالة، فإن معظم الناس، يُعرض إعراضًا تماماً عن الاهتمام بما يسمع. أما الحريص على الفائدة، فإنه يسأل نفسه: كيف يمكنني الاستفادة من هذا الحديث؟ يمكن للمرء أن يتعرف من خلال ما يسمع على نمط التفكير لدى المتكلم، كما يمكنه التعرف على بعض القيم الاجتماعية السائدة، واستخلاص مغزى من ذلك، أو تدعيم نسق فكري يتباين... وليس من المستغرب أن يعزز المرء على فكرة عظيمة في سيل من اللغو.

ب- يقولون: إن الله - تعالى - خلق للإنسان لساناً واحداً وأذنين اثنين

---

(١) عالجت هذه القضية في رسالة خاصة بعنوان (القراءة المثمرة)، وقد نشرت عبر سلسلة (كتب قيمة)، فارجع إليها إن شئت.

حتى يسمع ضعف ما يتكلم ، لكن يبدو أن شهية معظم الناس للكلام - أي كلام - لا تقاوم . وقدرة المرء على أن يسمع أكثر مما يتكلم دليل على تحليه بقدر من الحكمة . ومن المهم هنا ألا نحاول مقاطعة المتكلم حتى يكمل الفكرة التي يريد إيصالها إلينا ، ومن المهم أكثر ألا ندللي بأي تعليق أو إصدار أي حكم قبل الحصول على الصورة كاملة .

ج - لنحاول أن نستمع ونحن في حالة استبشار وتفاؤل وجاهزية عقلية جيدة ، فذلك أدعى إلى إدراك مرامي الكلام ، وتحسين القدرة على الربط بين أجزاءه ؛ كما أن عملية الاستماع بمجملها تضحي أكثر إمتاعاً .

د - كثير من الناس يتضائقون من سماع الأحاديث ذات المستوى الرفيع ، ويرون أن أصحابها (ي الفلسفون) ، ورؤساء أنفسهم ، هم الذين يعرضون عن قراءة النصوص الممتازة والراقية . وفي اعتقادي أن (الدماغ) بحاجة إلى مواجهة التحدي من خلال سماع أحاديث أرقى من مستوى استيعابه ؛ لأنها وحدتها هي التي ستحفزه ، وتزيد مهاراته في الفهم . نحن في الحقيقة لا نفهم إلا ما نعرف ، فإذا فهمنا كل ما يقال بيسراً ، فهذا يعني أننا نعرفه ، وإنما الفائدة التي سنجنيناها من ورائه ؟ .

د - من المهم أن نشرك النظر مع الأذن أثناء السمع ، فالعينان مغرفتا الكلام ، وهو ما تظمنان التفاعل الداخلي بين المتكلم والسامع وقد أثبتت بعض الدراسات الحديثة أن ما تشهه وضعيّة المتكلّم وإشاراته ، ورسائله غير اللفظية ، ربما يتّفوق على ما نستفيده من الدلالات المباشرة للكلام الذي نسمعه . ولا ننسى إلى جانب هذا أن نتّخذ الوضعية الجسدية الملائمة أثناء الاستماع ، فالانكاء والاستلقاء - مثلاً - يساعدان على التّوّم ، وشروع الذهن .

ه - نحن بحاجة إلى أن نستمع بعقل مفتوح ، ولا سيما حين نسمع كلاماً يثير المشاعر بسبب ما فيه من مبالغة أو استفزاز أو دفق روحي عالٍ . . . وسيكون علينا أن نحاول تفسير ما نسمع تفسيراً موضوعياً ، ولا نمضي مع المتحدث بعيداً عما هو طبيعي أو معقول أو مخالف للأصول . لا يعني هذا - بالطبع - ألا نحاول

فهم وجهة نظر المتكلم حتى وإن كانت معارضة لمانراه . وعلينا أن نذكر دائماً أن كثيراً مما نسمعه لا يعدو أن يكون رأياً من الآراء .

و - إن سرعة دماغ الإنسان في التفكير تفوق سرعته في الحديث ما بين (٤ - ١٠) أضعاف ، ويمكن استخدام هذا الفارق الكبير في استغلال القدرات العقلية المختلفة أثناء الاستماع في تنظيم ما نسمعه وتلخيصه ومقارنته مع الأفكار الأخرى ، وتفسير ما توحى به لغة جسد المتكلم . وسيكون كل ذلك أكثر جدوى عند سماع متحدث بطيء التكلم ، أو كثير التكرار للأفكار .

ز - قد يكون المتحدث كثير اللحن ، أو لا يحسن اختيار الفاظه ، أو لا يحسن تنظيم جمله . . . وفي هذه الحالة فإن السامع قد يعجب بنفسه ، ويقع ضحية لعقدة التفوق ، وينصرف وبالتالي عن محاولة الاستفادة مما يقال . والذي يليق بنا في هذه الحالة هو التركيز على المضمنون تركيزاً كلياً ، فجوهر الفائدة ، إنما يكمن فيه .

ح - لنحاول أثناء الاستماع عدم الانسياق خلف الأفكار الجزئية أو الاستطرادات والمعترضات ، وعلينا أن نحاول فهم المغزى الأساسي للحديث ، وربطه بالبنية الرئيسة لأفكارنا و المسلميننا ورؤانا . ومن المؤسف أن كثيرين من الناس يبدون ضعفاً في هذا الجانب ! .

ط - مما يعكر صفو كثير من المجالس انشغال المستمعين بالصوارف الطارئة ، حتى إن المتكلم في بعض الأحيان يضطر إلى السكوت ، أو أن يستمر في الحديث ، ليجد في النهاية أنه يكلم نفسه ! المستمع العجيد يمتلك القدرة على إقصاء الملهيات ، ومتابعة الانتباه لما يقوله المتحدث .

ي - مهما كان حرصنا على مواصلة الاستماع إلى آخر كلمة يقولها المتحدث - شديداً فإننا سنظل بحاجة إلى التمتع باستراحة بعد كل ساعة استماع . وإذا كان الحديث شديد التركيز ، فسنكون بحاجة إلى الاستراحة بعد أقل من نصف ساعة . وهذه الاستراحة ليست ضرورية لتنشيط القدرة على الاستيعاب فحسب ، وإنما لإتاحة الفرصة لبرمجة المعلومات التي حصلنا عليها ودمجها

ضمن معقولاتنا ومنظوماتنا المعرفية أيضاً<sup>(١)</sup>.

#### ٥ - تنشيط الذاكرة:

يشعر معظم الناس أن ذاكرتهم تتدحرج كلما تقدموا في العمر. وهناك من يعتقد أن الذاكرة تزدحم بكثرة المعلومات، ويفقد الإنسان بذلك القدرة على التذكر؛ لذلك يتوجهون إلى عدم إثقال الذاكرة بالمحفوظات؛ بل إن الدعوة إلى التخلص من التعليم التقليدي، والهجوم المكثف على الحفظ عن ظهر قلب، قد أديا إلى الحط من قدر الذاكرة. وهذا صحيح إذا تم الاقتصار عليه، وإلا فوظيفة المعلومات في عملية التفكير جوهرية.

إن طبيعة الذاكرة وطبيعة عملها، من الأمور غير الواضحة على نحو جيد، ومن الأقوال الحديثة في ذلك أنها عبارة عن سلسلة من التغيرات الكيميائية.

وأعتقد أن كثيراً مما ينسج حول الذاكرة، يعبر عن تجارب ناقصة، ولذا فإن هناك إمكانات كثيرة لتحسينها وتنشيطها. ويدل العديد من البحوث على أن لدى الدماغ سعة فيزيولوجية هائلة لتخزين المعلومات التي ترد إليه. وأجرى (روز بنفيغ) العملية الحسابية التالية: لو غذى الدماغ بعشرة أخبار كل ثانية طيلة حياته، فإنه لن يمتلك كلها.

ويمكن القول: إن المشكلة الجوهرية في قضية التذكر، ليست في طاقة الدماغ على التخزين، وإنما في القدرة على استدعاء ما تم تخزينه. وهناك اليوم أفكار ونظريات كثيرة حول تحسين التذكر، واستدعاء المعلومات، نشير إلى بعضها:

هناك خمسة عناصر أساسية، تساعد الذاكرة على الاستدعاء، هي:

- الأولية في الترتيب أو المنزلة؛ فإذا ما تساوت كل الشروط الأخرى، فإن الواحد منا يتذكر بداية الأحداث أكثر من وسطها، ويتذكر الحدث الأول أكثر من تكراره.

---

(١) انظر تفصيلات أكثر حول الإصغاء، ص ٣٠٢ من هذا الكتاب.

- الحداثة: حيث يميل الإنسان أيضاً إلى تذكر الأحداث الأخيرة، فنحن نتذكر أحداث (أمس) أكثر من أحداث اليوم الذي قبله.

- الربط: فالإنسان يتذكر الشيء الذي يرتبط بشيء آخر، أكثر من تذكر الأشياء غير المرتبطة.

- البروز: نحن نتذكر الأشياء الغريبة أو غير الطبيعية، أو الخارجة عن السياق العام سواء أكانت جيدة أم سيئة.

- المراجعة: يعتقد كثير من علماء النفس المعاصرین أن إمكانية الاستدعاء، تعتمد جزئياً على (قوة شكل أو مخطط الدماغ) القائم كهربائياً أو بيولوجيًّا. ويؤكدون أن هذه القوة، تتزايد بتكرر أشكال الذاكرة. ويعني ذلك أن أي شيء تم مراجعته يتم اختزانه في الدماغ بقوة أكبر من الذي يمر عليه مروراً.

الاستفادة من هذه المعطيات:

للتعامل مع حقيقة أنَّ الدماغ يستدعي أول الأحداث وأخرها أكثر من وسطها يمكن ألا نستمر في الدراسة ساعات متواصلة؛ لأن ذلك سوف يمنحك دماغنا أولية واحدة وحادة واحدة فقط، ويكون استدعاء المعلومات في الوسط واهناً.

إذا قسمنا الساعات الأربع إلى ثمانية وحدات، فإننا سنحصل على عدد أكبر من حالات (الأولية والحدثة) مما يؤدي إلى ارتفاع مستوى الاستدعاء. ويمكن للفاصل بين كل وحدة وأخرى أن يكون ما بين (دقيقتين أو خمس دقائق) حيث يستريح العقل، ويتاح له فرز وتصنيف المعلومات الداخلة عليه أثناء القراءة.

إن الربط يساعد على الاستدعاء بطريق متعددة، ويمكن وضع خط تحت المعاني والكلمات المترابطة، كما يمكن تلوينها بلون خاص، أو وضع دوائر عليها، أو كتابتها بحجم معين . . . فإذا كنا نقرأ موضوعاً عن (المدرسة) - مثلاً - يمكن تلوين كلمات: معلم، مدير، كتاب، سبورة، دفتر، قلم، نظام، معرفة،

علم بلون موحد، حيث تعد هذه الكلمات بمثابة مفاتيح للموضوع الذي نقرؤه، والربط بينها بلون واحد - مثلاً - يسهل استدعاءها عند الحاجة؛ وبذلك نتمكن من استرجاع أكبر قدر من المعلومات التيقرأناها في ذلك الموضوع.

الدماغ يستدعي بسهولة الأشياء البارزة؛ وحتى نتذكر شيئاً، فينبغي أن نضخّمه، ونلقي عليه أصواتاً إضافية، وألواناً صارخة؛ على سبيل المثال إذا كان عليك أن تهاتف شريكك بعد وصولك إلى مكتبه لتحدث معه عن عقد عمل، فإن بإمكانك أن تخيل شريكك خارجاً من أحد جانبي الهاتف، وبيده عقد كبير يلوح به.

المراجعة من أهم الوسائل التي تساعدنا على استدعاء المعلومات المخزونة. وتدخل المعلومة إلى (الذاكرة الطويلة الأمد) بعد أربع أو خمس مراجعات، وينبغي أن تتم المراجعة الأولى بعد حوالي عشر دقائق من الفراغ من إدخال المعلومة إلى الدماغ. أما المراجعات التالية، فتتم على فترات متباينة تصاعدياً، كأن تكون المراجعة الثانية بعد يوم والثالثة بعد أسبوع والثالثة بعد شهر، وهكذا . . .

إن الدماغ الفارغ من المعلومات، يطرح طروحاً شكلياً، ويكون الخيال لديه محدوداً، ويكون وضعه العام أشبه بطاحون تدور، دون أن نضع فيها أي شيء تطحنه؛ ولذا فإن من الحيوي أن نهتم بمحفوظاتنا، ونعرف كيف نعمل العقل فيها، كي تستمرها على الوجه الأكمل.

## ٦ - المرونة الذهنية:

إن مما ينبغي وعيه أن ما أتيح من المعلومات على هذا النحو الغزير والمتدفق، لا يؤدي على نحو تلقائي إلى تحسين الملكات العقلية والأعمال الفكرية، بل قد يؤدي إلى إعطاء نتائج تصلب الذهن، وتقلل من فاعلية التفكير؛ فالعلاقات اللينة التي تسربل النظم والمتتجات المعرفية كافة، قد تقرأ بطريقة خاطئة؛ مما يجعل انعكاساتها على البنية العقلية سلبية. ولذا فلا بد لتجديد البعد

العقلية من أن يشتمل على محاولة امتلاك قسط ملائم من (المرونة الذهنية) حتى تستطع أن تستفيد الاستفادة المطلوبة من هذا الكم الهائل من المعارف المتسائلة.

ومما يؤسف له أن كثيراً من الناس لا يفهم من هذا المصطلح سوى التراجع والتنازل والاستسلام.. وبذلك يتتحول من ميزة إلى ثغرة في الشخصية! أعني بالمرونة الذهنية هنا قدرة العقل البشري على إدراك الفروق الدقيقة بين الأشياء، والمراوحة المستمرة بين الأسس والأصول وبين المسائل الفرعية التخصصية، بالإضافة إلى القدرة على تعرية الألفاظ والمصطلحات مما يعلق بها من شوائب الاستعمال والتقليل، إلى جانب قدرته على فهم العلاقات الخفية بين الأشياء والتأني على (القولبة) والنماذج الجاهزة... ولعلنا نفصل بعض هذه القضايا في المفردات التالية:

أ - من مظاهر المرونة الذهنية وتطبيقاتها القدرة على إدراك العلاقات (المتدرجة) بين الأشياء؛ فالحرام ليس درجة واحدة، إذ إن حرمة الغيبة ليست مثل حرمة قتل النفس أو الزنا. والفرائض والواجبات أيضاً درجات؛ فوجوب الصدق ليس كوجوب الصلاة أو الزكاة...

حين نتعامل مع أشياء ذات أوساط متدرجة، فإن وضع الموسى على المفصل يكون أمراً تقديرياً اجتهادياً؛ فمن الصعب في لوحة زيتية ذات ألوان متداخلة أن نقول: هنا يبدأ اللون الأصفر، وينتهي اللون البرتقالي. ولو فعلنا ذلك لوقعنا في التعسف والتحكم. بين ما لا يشك أنه أصل، وما لا يشك أنه فرع (منطقة برزخية) تحتمل الخلاف الجدي؛ لأنها تحمل من خصائص الطرفين، وتظل قابلة للنزاع، مهما كان وعيناً عظيمًا. وإدراكنا لمثل هذا يوفر علينا الكثير من الجدل والأخذ والرد الذي لا طائل تحته.

ب - القدرة على فهم الفوارق الدقيقة بين الأشياء مظهر آخر من مظاهر المرونة الذهنية؛ ومن المعروف أن المرء حين يحاول اكتشاف تشابه بين شيئين فإنه يستطيع في أكثر الأحيان أن يجد أكثر من وجه شبه واحد؛ لكن المهم أيضاً

ألا ننساق وراء التشابه الظاهري أو الجزئي، وننسى الفوارق العظيمة التي تميز بين المتشابهات.

ونجد في هذا السياق - على سبيل المثال - من يشّبه الهجمة الحديثة على أمّة الإسلام بالهجمة التاريخية للتتار والصلبيين، ويعتقدون أن آليات المواجهة والمدافعة لا تبتعد كثيراً عن آليات الهجمات السابقة. وفاتهم أن الوضعية العامة لأمّة الإسلام كانت أفضل من وضعية التتار والصلبيين آنذاك على المستويين الحضاري والعسكري.

والttar خاصة قوم همج، واجهوا أمّة متحضرة؛ على حين أنّ المسلم يرى أعداءه اليوم متقدّمين عليه في المعرفة والتنظيم والتقديم الصناعي، وينظر إلى كثير مما عند قومه بعين الأسى والحسنة، حيث الجهل والفقر والفوبي والحرروب الداخلية... وهذا كلّه يجعل المطلوب للمواجهة اليوم مختلفاً جذرياً عما كان مطلوباً من قبل.

جـ - من أمارات المرونة الذهنية القدرة على وزن مصادر المعرفة بطريقة صحيحة، وعدم الخلط بين معلومات تفيد الظن، وأخرى تقييد اليقين. وقد حاول علماء المسلمين القدماء اتخاذ صحة الإسناد والبرهنة العقلية المنطقية سبيلين للوصول إلى عصمة الذهن من الخلط بين القطعي والظني، ووصلوا في ذلك إلى ضوابط رائعة، لكن المشكلة كانت تكمن دائمًا في القدرة على تعميم تلك الضوابط بحيث تصبح جزءاً من ثقافة الأمة، وفي استخدامها وتطبيقاتها خارج نطاق العلوم، أي في الحياة اليومية والمواضف المختلفة.

هناك فارق - مثلاً - بين معلومات مصدرها الاستقراء، وأخرى مصدرها القياس. ولا شك أن المعلومات التي مصدرها استقراء قد تقترب من القطعية المطلقة، كما لو أنها استقرأنارأي أعضاء مجلس من المجالس حول قضية ما فإن من الممكن أن نقول: إن (٥٦٪) منهم يرون كذا و(٤٤٪) يرون كذا، ويكون كلامنا حينئذٍ ذات دلالة قطعية.

أما إذا أردنا معرفة رأي شعب تجاه قضية ما، وقمنا بسؤال (٤٠٠٠) شخص

منه حول رأيهم في تلك القضية، ثم قلنا إن (٩٠٪) من الشعب الفلاني يرى في تلك القضية كذا بناء على أن (٩٠٪) من العينة ترى ذلك، فإن نتيجة ذلك الاستقراء ستكون ظنية؛ لأننا استخدمنا استقراء ناقصاً، وعممنا نتيجته عن طريق القياس. إن في استخدام القياس استخداماً لعناصر ذهنية في أمور حسية، لا يحكمها نمط أو نموذج محدد، وذلك لا يتبع عنه سوى النتائج الظنية.

د - نحن دائماً على صلة بعالمين مختلفين: عالم المدركات الواضحات وعالم الغوامض والمبهمات. وقد جرت العادة أن نستخدم (الفلسفة) وسيلة للتعامل مع المسائل الغامضة. أما الأمور الواضحة، فإننا نسيطر عليها من خلال الملاحظة والتجربة وإدراك أبعادها المختلفة. من المهم أن نفرق بين معطيات الفلسفة ومعطيات العلم، فمهمة الفلسفة لا تتجسد في مدننا بالمعلومات، وإنما في زيادة شفافيتنا، وفتح المجال أمام استشراف المستقبل، وتكوين قدراتنا في مجال التعليل والتحليل. إنها تعلم الشمول، لكنها لا تمنع أبداً الدقة، ولا تسعننا باليقين.

أما العلم فإنه على العكس من ذلك، فهو يوقفنا على جملة من الخبرات الجزئية الدقيقة لكنه ينفر من التعامل مع غير المحدد والمبلور والملموس. ويظهر التصلب الذهني بوضوح حين يدافع أكثر الناس عن وجهة نظرهم ورؤيتهم لحدث ما دفاعاً مستميتاً، حيث تبدد الساعات الطوال في البرهنة على قضية لا يحسمها أي برهان ولا أي جدال مهما طال.

أما صاحب الذهن المرن، فيعرف أنه يقف على أرض هشة، وأن ما تجمع لديه من مقدمات ومعطيات، لا يكفي لجعل تحليله وحكمه قطعياً، ومن ثم فإنه يكتفي بعرض وجهة نظره، وإبداء رأيه في وجهات نظر الآخرين تاركاً لمناظريه الخوض في الظنون والأوهام، ومحاولات القبض على السراب ! .

هـ - العقل المرن يفرق بين القيمة الأصلية والقيمة الإضافية للأفكار والأساليب والأشياء... ففي مجال الإصلاح الشامل - مثلاً - تكتسب التربية الصحيحة للأجيال أهمية خاصة، حيث إن المجتمع، لا يمكن في النهاية أن

يكون أقوى من مجموع أفراده.

أما القيمة الإضافية، فتتجلى في إمكان القيام بالتربيـة المطلوبـة في أجواء يسودـها الفسـاد والخـوف والانـغلـاق والطـغيـان... فإذا قلـنا: إن التـربيـة الجـيدة يـمـكـنـ القـيـامـ بـهـاـ فـيـ هـذـهـ الـأـجـوـاءـ، فـهـذـاـ يـعـنـيـ أنـ التـرـبـيـةـ تـكـتـسـبـ قـيـمـةـ إـضـافـيـةـ، حـيـثـ لـاـ يـحـتـاجـ الـقـيـامـ بـهـاـ إـلـىـ إـصـلـاحـ الـمـنـاخـ الـعـامـ الـذـيـ يـحـتـاجـ فـيـ الـعـادـةـ إـلـىـ وـقـتـ طـوـيـلـ، وـهـذـاـ يـعـنـيـ توـفـيرـ الـكـثـيرـ الـكـثـيرـ.

أما إذا قلـنا: إن التـرـبـيـةـ المـطلـوبـةـ، لـاـ تـمـ فـيـ تـلـكـ الـأـجـوـاءـ، فإنـ التـرـبـيـةـ تـفـقـدـ آـنـذـاكـ الـقـيـمـةـ إـضـافـيـةـ، كـمـاـ أـنـ الـإـلـاحـاجـ عـلـيـهـاـ قـبـلـ توـفـيرـ أـجـوـائـهـاـ، يـفـقـدـ الـكـثـيرـ مـنـ قـيـمـتـهـ؛ لـأـنـ حـصـولـهـاـ سـيـكـونـ عـسـيرـاـ، وـنـتـائـجـهـاـ مـحـدـودـةـ. وـذـلـكـ كـلـهـ لـأـنـ أـهـمـيـةـ تـطـبـيقـ مـنـهـجـ أوـ فـكـرـ أوـ أـسـلـوبـ، تـنـاقـصـ كـلـمـاـ كـانـتـ شـرـوطـ تـجـسـيـدـهـ أـشـقـ، وـكـلـمـاـ كـانـتـ الـفـتـةـ الـتـيـ يـمـكـنـ إـيـصالـهـ إـلـيـهـاـ أوـ قـيـامـهـاـ بـهـ ضـئـيلـةـ وـمـحـدـودـةـ وـالـعـكـسـ بـالـعـكـسـ.

إنـ منـ الـمـؤـسـفـ أـنـ كـثـيرـاـ مـنـ يـطـالـبـ بـنـشـرـ أـفـكـارـ طـيـةـ دونـ أـنـ يـعـيرـ أـدنـىـ اـهـتمـامـ لـتـدـبـيرـ الـوـسـائـلـ وـالـآـلـيـاتـ الـتـيـ تـجـعـلـ نـشـرـهـاـ مـمـكـنـاـ، أـوـ التـفـكـيرـ فـيـماـ إـذـاـ كـانـ توـفـيرـ تـلـكـ الـوـسـائـلـ هوـ مـمـكـنـ أـصـلـاـ!

مـظـاهـرـ الـمـرـوـنةـ الـعـقـلـيـةـ كـثـيرـةـ، وـاستـقـصـاؤـهـاـ يـطـوـلـ، فـلـنـكـتـفـ بـمـاـ ذـكـرـنـاهـ.

## ٧- تـحسـينـ التـفـكـيرـ عنـ طـرـيقـ الـقـبـعـاتـ الـسـتـ:

إنـ الـقـبـعـاتـ الـسـتـ لـيـسـ قـبـعـاتـ حـقـيقـيـةـ، وإنـماـ هيـ عـبـارـةـ عـنـ موـاـقـفـ نـفـسـيـةـ عـقـلـيـةـ يـجـريـ تـقـمـصـهـاـ خـلـالـ جـلـسـاتـ الـحـوارـ وـالـمـنـاقـشـةـ، وـخـلـالـ حـالـاتـ التـفـكـيرـ الـفـرـديـ، وـهـذـاـ مـوجـزـ لـأـهـمـهـاـ:

### الـقـبـعـةـ السـوـدـاءـ :

تفـكـيرـ الـقـبـعـةـ السـوـدـاءـ، هوـ التـفـكـيرـ النـاقـدـ، وـهـوـ تـفـكـيرـ مـنـطـقـيـ، لـكـنـهـ سـلـبـيـ. وـهـوـ تـفـكـيرـ مـطـلـوبـ، وـكـثـيرـاـ مـاـ يـكـونـ مـبـنيـاـ عـلـىـ حـقـائـقـ وـصـادـقـاـ، وـإـنـ كـانـ لـاـ يـشـرـطـ أـنـ يـكـونـ مـنـصـفـاـ دـائـمـاـ.

عـلـىـ عـكـسـ مـاـ يـظـنـ النـاسـ، فإنـ إـتـاحـةـ فـرـصـةـ لـلـنـقـدـ، وـلـإـبـدـاءـ الـمـلاـحظـاتـ

السلبية، لا تزيد في النقد، وإنما تخفف من حدته، وميل الناس إليه. إن إعطاء وقت للنقد، يعني أننا نجحنا في وضع حد للنقد القائم. وهذا ينبعنا إلى جانب من الطبيعة البشرية حيث لا يرغب الشخص الماهر في النقد لأن يظهر بمظهر الضعيف في غير هذا اللون من التفكير. علينا أن نتذكر أن التفكير الناقد، هو على مستوى ما تفكير بنائي، حيث لا يستغني أي عمل جيد عن المراجعة وإعادة النظر. والأعمال التافهة وحدها، هي التي لا تحتاج إلى ذلك. وهذا لا يمنع من القول: إن الملكة النقدية، قد تتضخم لدى بعض الناس إلى حد المرض. وربما كان النقد شديد الإغراء، لأنه يمنحك تفوقاً سريعاً على النظارء، على حين أن التفكير الذي يشيد النظريات والقوانين، يحتاج إلى وقت طويل، ويحتاج حتى يكتسب المصداقية المطلوبة أن يتجسد في واقع مرئي، وليس كذلك النقد.

سيكون النقد في أحسن أحواله حين يدخل في علاقة جدلية مع الأعمال البنائية الإيجابية حيث يؤدي المزيد من النقد إلى تصحيح العمل، ويؤدي تصحيح العمل إلى ترشيد النقد وتأطيره، والكشف عن مدى صواب مقولاته وظروفاته.

إن حضور الجانب القائم من الصورة ضروري لاكتساب شيء من الاتزان، ولدفع لوثة (التهور) التي يصاب بها الكثير من الأعمال.

#### القبعة الصفراء:

تفكير القبعة الصفراء هو التفكير الإيجابي الذي يركز على الإيجابيات في المسألة موضوع البحث، ويقوم به المرء بدافع من الفضول والسرور. ويستخدم الإنسان تفكير (القبعة الصفراء) في الغالب حين تكون له مصلحة شخصية في الموضوع. في بعض الأحيان تكون الإيجابيات غير واضحة، وهذه هي التي ينبغي أن تلقى الاهتمام. والناجحون دائماً يتبعون إلى جوانب النفع الخفية، فيسبقون غيرهم.

إنَّ من الثابت أنه في أغلب الحالات، لا يغلق باب إلا ويفتح معه باب آخر، لكن غالباً ما يصيغنا الارتباط، ونشغل بالباب الذي أغلق عن الباب الذي

فتح . إن التفير الإيجابي ليس تفكيراً مبنياً على أوهام ، ولا على مجرد التفاؤل ، ومع هذا فلابد من القول : إن الخط الفاصل بين الاندفاع الأحمق والتفكير الإيجابي المتفائل هو خط ضيق جداً ، وإن اختلاط الأمرين على الناس ، ليس من الأمور المستغربة .

إن في تفكير القبعة الصفراء رؤية نافذة للجوانب الإيجابية ، ولو لم تكن مبنية على مؤشرات موضوعية ، ثم تأتي بعد ذلك دراسة متفائلة ، لتبرز تلك الإيجابية السارة في معطيات ملموسة .

#### القبعة الخضراء :

إن تفكير القبعة الخضراء ، يعني النمو والتغيير ، والخروج من المألوف . إنه يخالف ميولنا الطبيعية التي تدعونا إلى البقاء ضمن الخط المعهود ؛ فالعقل الإنساني ، يكون لنفسه نماذج يقيس عليها ما يرد عليه من أشياء من خارجه ؛ وكل ما لا يواافق النماذج المستقرة لديه يتم طرحة وإبعاده .

لا يعني الدخول في التفكير الإبداعي أن يغير المرء عقله ، وإنما يعني أن يستثمر المرء ما لديه من قدرة على التفكير على نحو أشمل وأتم ، بحيث يرى الاحتمالات كلها .

إن أكثر التفكير الذي نتشبع به من بيئتنا مهيأً لمعالجة المعلومات ، وذلك مثل المنطق والرياضيات ، والتنسيق بين المعلومات . وهذه العمليات ، لا تحدث إلا من خلال الرموز . والذي يقوم به التفكير الإبداعي ، هو إيجاد أشكال جديدة ، تضاف إلى ما عندنا من تراكيب ندرك من خلالها العالم . التفكير المبدع ، يحتاج إلى الوقت ؛ والعجلة هي عدوه الأول . والعادة تجعلنا نقبل الحل الذي يظهر لنا لأول وهلة . والمطلوب هو أن نوفر الوقت لاستخراج حلول أخرى ، ثم نختار منها الأكثر مناسبة لحاجاتنا وإمكاناتنا .

إن من المهم أن نظل نرى أن الحلول التي توصلنا إليها ليست الوحيدة ، وقد لا تكون هي الأفضل . وهذه الرؤية وحدها هي التي تجعل تطلعنا للتجديد غير قابل للإستنفاد .

## القبعة الزرقاء :

تفكير القبعة الزرقاء، يعني تفكير التحكم بأنواع التفكير الأخرى. إنه بمنزلة لوحة تحكم كبيرة، عليها أضواء وأزرار، وأذرعة تحكم. ويمثل من يلبس القبعة الزرقاء دور القائد لجلسة الحوار والتفكير. ومهمته ضبط عمليات التفكير وتوجيهها، فهو يحمي المجموعة من الانزلاق أو الابتعاد عن الموضوع الذي يدور حوله البحث أو التفكير، كما أن عليه أن يوجه أنواع التفكير بحسب الظروف المحددة؛ ففي جو يكون الحاضرون فيه كثيري الانفعال تجاه الموضوع المطروح للبحث، يعطي للمشاعر والانفعالات وقتاً أوسع، حتى يُخرج الحاضرون كل ما لديهم من مشاعر وأحاسيس.

وبعد فتح المجال لإبداء المشاعر، قد يجد صاحب القبعة الزرقاء أنَّ من المناسب إتاحة المجال لتفكير القبعة البيضاء أو السوداء، وهكذا . . .

نحن بحاجة إلى لبس القبعة الزرقاء في إحداث التوازن في تفكيرنا الشخصي، حيث يمكن عن طريقها ضبط الموزعين والمقادير في ألوان التفكير المختلفة، فلا يغلب على الواحد منا التفاؤل أو التشاؤم أو النقد أو التفكير البنائي، ويتم إهمال الجوانب الأخرى.

إن في جلسات الحوار، وعمليات التفكير الفردي الكثير من الفوضى والجنه، وما أكثر اختلاط التفكير النقي بتفكير العواطف بتفكير المعلومات ! .

إنَّ من المألوف أن نرى جلسة كاملة، لا يذكر فيها إلا النقد، كما أنتانرى جلسة أخرى، لا نسمع فيها إلا سرد المعلومات المفكرة التي تُنشر دون أي تحليل . وفي جلسة ثالثة نجد البشائر وألوان التفاؤل التي تنهال من كل جانب . إنَّ التفكير الجيد، يحتاج إلى ملاحظة ومتابعة دائمة، حتى لا يخرج عن مساره ويفقد توازنه .

\* \* \*



## الفصل الثالث

### التفكير المعاوَج

ليس التفكير المستقيم سهلاً دائماً، ومن العسير أن نفكر بطريقة منطقية موضوعية، ثم لا نقع خلال تفكيرنا في شرٍّ التفكير غير المنطقي أو المتحيز أو الخافي. وأولئك الذين يفخرون بالالتزام المنهج العقلاني في التعامل مع الأشياء، لا يملكون أي ضمانات للنجاة من ذلك.

إننا حين نمارس التفكير في أي موضوع، فإننا في الحقيقة نستخدم عدداً من العناصر البالغة التعقيد، مثل مبادئنا العقلية وثقافتنا العامة، والعادات النفسية والفكرية والمعلومات المتعلقة بالمسألة موضوع التفكير، وعلاقته الشخصية بنا... ولا نستطيع أن نستخدم كل ذلك في فراغ، فهناك ضغوط ظرفية واجتماعية، تكتنف تفكيرنا، وتؤثر على نحو ما فيه. وبما أن كل ذلك، لا يكون في العادة كاملاً ولا نقىًّا، فإن علينا ألا نتوقع أن يكون باستطاعتنا دائماً النجاح في الوصول إلى تصورات وأحكام راشدة.

كل تجديد لأي بعد من أبعاد ذواتنا، لا بد أن يتضمن على إزالة الأنماض والتراكمات القديمة؛ والفائدة من تعليم أساليب التفكير الصحيح ستكون محدودة جداً ما لم نتمكن من محاصرة الأنماط القديمة والأمراض التفكيرية المعاوَجة.

إن الفلاح يقلع الأشواك والأعشاب الضارة قبل أن يلقي بيذوره. وإن مشكلة الانحرافات الفكرية أنها كثيراً ما تظل خارج منطقة الوعي، فمعظم الناس يشعرون بالرضا عن حالتهم الفكرية، وذلك طبيعياً، فالتفكير الذي يقوم غيره على نحو خاطئ يرتكب الخطأ ذاته حين يقُّوم نفسه.

عدم الوعي بالخطأ الفكري هو الذي يجعل الناس لا يشعرون بأية

مسؤولية تجاهه، وهو السبب في عدم رغبتهم في مقارنة أنماطهم الفكرية بأنماط غيرهم، وعدم الحرص على سماع آراء الآخرين، والانفتاح على تصورهم للأمور؛ مما يحرمهم من رؤية موضوعية أدق وأوسع.

إنَّ كثيراً من أشكال التعثر التي نلاقيها في حركتنا النهضوية والعلمية خاصة، يعود إلى أننا لم نستطع أن نخترق الكثير من طرقنا وعاداتنا الفكرية التي ورثناها من عهود الانحطاط؛ فنحن في الحقيقة ما زلنا نكرر الأخطاء السابقة، ولدينا نوع من المناعة ضد التعلم منها! .

المشكلات التي نواجهها في الحياة، تزداد كماً وكيفاً، لا بسبب تعقد أساليب العيش فحسب، وإنما لأن النمو جزء من طبيعة المشكلات، ولذا فإن المستوى الفكري الذي يكون سائداً عند ولادة مشكلة ما يصبح بعد مدة غير كاف لمعالجة تلك المشكلة، ما لم نكن قد نجحنا في زيادة كفاءته، وتخليصه مما يعانيه من عيب وقصور.

لن نستطيع أن نحل مشكلاتنا المختلفة إذا لم نعالج طرق التفكير لدينا، ما دامت هي الأداة التي سنستخدمها في معالجة كل شيء. والأسس العميقة لكل مشكلات الأمة قابعة في عقولها ونفوسها، وعليها أن تضرب على الجذور، فضربة واحدة على الجذور خير من ألف ضربة على الأغصان.

النماذج التي تجسد الواقع في التفكير كثيرة، ولا تسع المساحة هنا لاستعراض كثير منها، فإليك شيئاً من أهمها في المفردات الآتية:

#### ١ - إصدار الأحكام المسبقة :

نحن إذ نفكر ننطق من مبادئ و المسلمات ثقافية، ونعد من لا يملكون تلك المسلمات غير قادرين على التفكير الكفاء. المسلمات الفكرية والثقافية، لا تؤمن تسابيل عمليات التفكير، فحسب، وإنما تريح العقل من عناء البحث والتحقيق، أي تؤمن له نوعاً من العطالة والسكون، ومن هنا تبع جاذبيتها وخطورتها في آن واحد.

لو فتشنا في عقولنا، لعثينا على مخزون ضخم من المسلمات المتعلقة بالناس والأفكار والأحداث. وتصنيفات الأمم والشعوب بعضها لبعض نموذج صارخ على ذلك؛ فالشعب الفلاني كسول، والشعب الفلاني محatal، والشعب الفلاني ماهر... ووسائل الإعلام في الغرب (العقلاني) تميل إلى وصم كل مسلم بالإرهاب. أما العرب في نظرها فهم شعوب مهووسة بالتبذير والجنس، فوضوية جاهلة... وهكذا فهناك أحكام عامة ظالمة، لا يعرف مصدرها، وليس هناك أدلة موثوقة لتعيمها على أمّة أو شعب بأكمله، ولكنها راسخة جداً، ومن العسير تغييرها. وتلك الصور الذهنية المنطبعة، تشكل مشاعر الناس، وتوجه سلوكهم، وتنظم ردود أفعالهم.

إنسان القرن الحادي والعشرين مع أنه يتحدث باستفاضة عن العولمة والقرية الكونية وتلاقي الثقافات، إلا أنه غير قادر على تغيير أنماط تفكيره القديمة، فهناك انجذاب هائل نحو الإقليمية والعنصرية والطائفية، أي هناك انسحاب من (عالمية) الرؤية والثقافة والإحساس المشترك في الوقت الذي تتسع فيه عالمية التجارة، ويتسايل انتقال المعلومات والأشياء!

سيكون من المفيد حين نسمع حكماً لا يستند إلى أي إحصاء أن نحاول التعرف على النماذج التي تخالف ذلك الحكم، وسنجد آنذاك نماذج كثيرة معاكسة لما هو شائع، وستتمكن في ذلك الحين من كسر بعض الأغلال التي تقبل عقولنا.

## ٢ - سوء التعامل مع المعلومات غير الملائمة:

حين نكون اعتقدناً ما فإن القوى غير الواقعية فيما تحشد على نحو غير مرئي كل الأدلة والبراهين التي تقويه، وتجعله أمراً غير قابل للنقاش. وحين تأتينا معلومات تناقض ما انتهينا إليه، فإن أكثرنا، يحاول الإفلات من التغييرات التي تقتضيها المعلومات الجديدة، ونحاول تحويتها أو إسقاطها من الاعتبار، أو التشكيك في صحتها...

إذا قيل لنا: إن صديقنا أحمد البارع جداً والمتفوق جداً كان بطبيئاً في

القراءة حين كان طالباً في المدرسة، فإننا لا نقبل هذه المعلومة؛ لأنها مناقضة لاعتقادنا أن الأطفال الذين يستغرقون وقتاً طويلاً لكي يتعلموا القراءة هم أقل ذكاء من الآخرين. ومن ثم فإن بطل صديقنا أحمد في القراءة، لا يغير من الحقيقة شيئاً، بل هو الشذوذ الذي يؤكّد القاعدة، فأحمد عبارة عن شخص واحد، فلا ينبغي أن يؤخذ في الحسبان！.

في بعض الأحيان لا نسلّم أنّ أحمد كان بطيناً في القراءة، فهو متفوق في جميع المهارات الدراسية، ولم يُعرف عنه أنه يشكّو من صعوبة تعلم أي مهارة، ثم إنّ أحمد كان ذكياً جداً، والبطيء في القراءة لا يُعد في الأذكياء جداً، فهو إذن لا يمكن أن يكون بطيناً في القراءة.

وقد نقول: إن من صرّح بذلك لم يكن على خبرة به، أو إنه قال ذلك بدافع الحسد أو الحقد. وهكذا فالمسلّمات لدينا تحول دون الاستفادة من المعلومات! . في أحيان كثيرة لا نفند المعلومات التي تشوّش على آرائنا، ونعاملها بإهمال شديد - لأنها لا تستحق الاهتمام - ومن ثم فإنه لا يتم تخزينها، ويصبح الأمر كما لو أن العقل لدينا ليس فيه (خانة) مستعدة لقبول المعلومات المشوّشة. ولو أننا أردنا تذكرة تلك المعلومات، فإننا لا نستطيع، لأنه لم يتم إدخالها في الذاكرة، وبالتالي فإنها لم تختلط بمناذجنا وأنساقنا الفكرية الخاصة.

هذه الحالة بعيدة الأثر في التركيب العقلي لكثير من الناس. ومن المؤسف أن أكثر الناس يقرؤون التاريخ بأحداثه المختلفة بهذه الطريقة، كما يقرؤون الواقع، ولذا فالفائدة من دراسة التاريخ والتفحّص في مجريات الأحداث، تقاد تكون معدومة لديهم !.

لست أدعوك إلى أن يغير المرء آراءه عند كل معلومة جديدة تقدّمه إليه، ولكن الذي أصر عليه هو أن نأخذ ما يخالف تصوراتنا وأحكامنا بالجدية التامة، وأن نتعامل معه بالأسلوب نفسه الذي نتعامل به مع ما يوافقها، ويدعمها.

### ٣- الضلال في تفسير الظواهر :

لو تساءلنا: هل الضلال الذي ينشأ من اختيار أمور، لا أصل لها أعظم أو

## الضلال الذي ينشأ من تفسير أمور موجودة تفسيراً خاطئاً؟

لكان الجواب - من غير تردد - إن الضلال الذي يحتاج حياتنا الفكرية من وراء التفسيرات الخاطئة أعظم بكثير من الضلال الذي ينشأ من الكذب الصراح، حيث إن كشف الكذب كثيراً ما يكون سهلاً، لكن التفسير الخاطئ، هو في أكثر الأحيان نتاج نقص في المعلومات وقصور في التركيب العقلي، وهذا الأخير هو الداء العياء الذي يحتاج علاجه إلى صبر لا يعرف النفاد!

نجد في خبراتنا اليومية التي نمر بها من يقول: إن فلاناً متفوق؛ لأن أباه لا يكلفه شيء، فهو متفرغ للدراسة، وفلان منحرف؛ لأنه نشاً يتيمًا، فلم يلق التربية المناسبة. والبلد الفلاني ثري، لأنه يملك أنهاراً غزيرة. والشعوب الإسلامية متخلفة؛ لأنها تقع تحت ضغوط مؤامرة كبرى، وهكذا... ولو أردنا تمحيص هذه التفسيرات، لوجدنا أنها جمياً محتملة وليس قطعية، فهناك طلاب أثرياء ومفروغون للدراسة، ومع ذلك يرسبون. وهناك أعداد ضخمة من الأيتام ذوي السلوك الحسن والخلق الرفيع، وهناك...

إن تفسير الظواهر الكبرى بعامل واحد من أكثر الأخطاء الفكرية انتشاراً، وهو الذي يقع خلف عدد لا ينتهي من التفسيرات الخاطئة للحوادث التاريخية والأحداث المعاصرة، ولا علاج له سوى إيراد كثير من الأمثلة، يتتوفر فيها العامل المفسّر مع تخلف النتائج المزعوم ارتباطها به.

### ٤ - تأثير الانطباعات الأولى:

الحاسوب يعمل وفق تسلسل منطقي صاف وتمام. أما العقل البشري، فليس كذلك، فنحن لا نستطيع أن نقوم الأشياء بعيداً عن مشاعرنا وثقافتنا، ولا عن الظروف التي نمر بها؛ ولذا فإن من السهل أن نقع ضحية لبعض الانطباعات الأولية غير الصحيحة؛ لنصدر بعد ذلك أحکاماً غير صحيحة.

في عام ١٩٤٦م أجرى (سولومون أش) تجربة سأل فيها بعض الناس أن يكونُوا رأياً في شخص، وصفه بأنه «ذكي، مجتهد، مندفع، ميال إلى النقد،

عنيد حسود». وسأل أناساً آخرین السؤال نفسه، لكنه بدأ بالصفات السلبية: حسود عنيد ميال إلى النقد... وكانت النتيجة أن الفريق الأول كونَ آراء أكثر إيجابية حوله من الفريق الثاني، حيث إن الصفات التي تم تقديمها في البداية، كانت إيجابية، فكُونَت انتطاعاً أولياً إيجابياً أثّر في الحكم النهائي.

وأعتقد أن تقويم واحد ممن استفتو سيكون أقل إيجابية لو كان آنذاك خارجاً من قسم من أقسام الشرطة، بسبب مشكلة، سببها تهور أحد أبنائه.

مظهر الأشخاص الذين نقابلهم شديد التأثير في تكوين الانطباعات الأولية، وكذلك الأشياء السريعة والخاطفة التي لا تتيح لنا فرصة للمحاكمة والتمحيص.

وعلى كل حال فلن يكون شيء من ذلك ضاراً إلا إذا تسرعنا في إصدار الأحكام، وخضعنا لما كوناه من انتطاع أولي، أو خضعنا لظروفنا ومشاعرنا وتجاربنا الخاصة، وسيظل الوعي بذلك هو الخطوة الأولى على طريق التصحيح.

قدرة الناس على مناقشة الأفكار، ومعرفة مزايا الأشياء على نحو دقيق محدودة، ولذا فإنهم يتسبّبون بأي شيء يمكن أن يساعدهم على استيعاب ما يرغبون في استيعابه. وعلى الرغم من الاستفاضة في الحديث عن ضرورة احترام التخصص وعن ضرورة اعتماد الفهم المستقل، إلا أن الصحيح أن الاستيعاب الموضوعي والمجرد للأمور، ما زال ضئيلاً. وربما كان لهذا الزخم الهائل من المنتجات - من كل الأنواع - تأثيره في ذلك، حيث صار الناس يشعرون بعدم القدرة على الإلمام الشخصي بكل ما يتم اطلاعهم عليه، فيلوذون بغيرهم ليساعدوهم على ذلك.

حين يتتفوق إنسان ما في مجالٍ ما، فإنه يكُون لنفسه (هالة) تترك انطباعاً بالجدرة والثقة لدى الآخرين. وبتأثير تلك الظاهرة ينسى الناس جوهرية (الاختصاص) ويسألون المعجبين بهم عن أشياء ليس هناك أي دليل على تفوقهم في فهمها ومعرفتها.

ومن المأثور اليوم أن يُقبل الناس على استخدام نوع من الصابون أو العطر أو معجون الأسنان . . لأن النجم الفلاني يستخدمه، أو ظهر في دعاية له. وطالما سُئل رياضيون وفنانون عن قضايا سياسية واجتماعية وتاريخية، وينفعل بعض الناس بأجوبتهم أكثر من انفعالهم بأجوبة بعض المختصين !! .

إذا كنت قد اشتريت جهازاً يابانياً، وأعجبت بأدائه، فإنه ربما يتولد لديك انطباع بأن كل الصناعات اليابانية متفوقة. وإذا بهرت بطيبة شخص، ينتهي إلى بلد معين، فليس من المستبعد أن يترسخ في نفسك أن أهل ذلك البلد كلهم طيبون. إذا اجتب أحد مندوبي المبيعات اهتماماً بحديثه البارع أو مظهره الأنيد أو طريقة استخدامه للصور التوضيحية، فإنك غالباً ستصدق ما يقوله عن بضاعته .

في عصرنا هذا صار لـ (الحقيقة العلمية) هالة كبيرة، فنحن نحترمها أشد الاحترام، ونحاول الاستفادة من مؤشراتها، لكن كما أنه من السهل أن تتجزء بعملة زائفة، فمن السهل أيضاً أن يتاجر بعض الناس بالحقائق العلمية. وقد وقع كثير من الناس ضحية لتناول أدوية تخلصهم من السمنة أو الصلع، حيث بُهروا بالشرح العلمي لميزاتها وخصائصها .

تقوم معظم فروع العلم بتطوير لغتها الفنية الخاصة. و تستطيع (التعابيرات الخاصة) والغامضة غموضاً مقصوداً أن تضلل السامعين والقراء، وتولد لديهم نوعاً من الانبهار، وبالتالي الاستسلام والسقوط في يد المتحدث والكاتب. هذا كله يدعونا إلى أن نحاول جعل عقولنا دائماً متiqueة، وأن نتعلم المزيد عن كيفية (تقييم) المعلومات الواردة إلينا، كما يوجب علينا ألا نملّ من طلب (تبسيط) ما نسمعه ليكون بلغة أسهل، وأن نتعود تأجيل إصدار الحكم عند عدم وجود ما يكفي من القناعة والوضوح .

## ٦- المبالغة :

نحن لا ندرك الأشياء بطريقة مباشرة، وإنما عبر وسيط ثقافي وفكري

ونفسي أيضاً؛ مما يجعل رؤيتنا لها قابلة للكثير من الخصوصية، وبالتالي للكثير من الانحراف. المبالغة مرض واسع الانتشار في كل زمان ومكان، والبنية التحتية له بنية فكرية نفسية، فالإدراك القاصر، وضعف المحاكمة العقلية، مما يدفع إلى المبالغة على النحو الذي تدفع إليه الأهواء والأمراض النفسية، والانطباعات الخاصة والخاطئة. ولعلنا نلقي الضوء على بعض مظاهرها في الآتي:

أ- بعض الناس يميل إلى تضخيم كل الأشياء لتبدو كأنها مجموعة (كوارث) فهم يتوقعون دائمًا الأسوأ، فأي ألم مفاجئ يصيب الواحد منهم ، هو دليل على وجود مرض خطير . وأي خطأ يقع فيه يمكن أن يحرمه من وظيفته . . .

ب - هناك من ينجدب إلى (تعظيم الافتراض) فلأن شيئاً ما قد وقع ، فهذا يعني أنه سيقع دائماً ، فإذا نسي موظف لديه تنفيذ أحد طلباته قال له : إنك تنسى دائماً ما أطلبه منك . وإذا تبين له أن إحدى الإذاعات كذبت في خبر من الأخبار ، حكم بأن تلك الإذاعة لا تصدق أبداً ! .

جـ- بعض الناس يبالغ في إعطاء الأحداث السلبية أهمية أكثر مما تستحق، وهو في الوقت نفسه يقلل من قيمة الأمور الإيجابية؛ فإذا رسب في اختبار لينيل (رخصة قيادة) حكم على نفسه بالغباء؛ لأنه يرى أن النجاح في اختبار كهذا سهل على كل الأشخاص الأسواء. وإذا أتني عليه شخص فسر ذلك بأنه مجاملة من أجل رفع معنوياته. وإذا نجح في أمر من الأمور اعتبر ذلك من باب الحظ أو المصادفة... إنهم يمارسون نوعاً من تعذيب النفس دون أي مسوغ! .

د - تجلی المبالغة في بعض الأحيان في صورة قراءة لما في عقول الآخرين، حيث يعتقد بعض الناس أنه يملك حساسية خاصة لمعرفة ما يدور في أذهان الناس، وما تنطوي عليه سرائرهم؛ فإذا توجهت إليه شركة بسؤال ظن أنها سألته لأنها لم تعثر على شخص آخر بإمكانه أن يجيب على أسئلتها. وإذا واجه مشكلة ولم يتدخل فيها أحد من أصدقائه، فليس ذلك بسبب محافظتهم على خصوصيته، وإنما بسبب إهمالهم له، أو شماتتهم به. وإذا نصحه شخص بتصحية، فذلك ليس بقصد إصلاحه، وإنما بقصد تحطيمه أمام نفسه وهكذا . . .

هناك أشكال أخرى من المبالغة تتجلّى في مدح الآخرين، وفي ذمهم، وفي تصوير بعض الوقائع التاريخية، سبقت لنا معالجتها<sup>(١)</sup>.

وأعتقد أن كثيراً من الوسائل الإعلامية، يبني بأساليب شتى عقلية (المبالغة) وضعف حركة النقد، إلى جانب انعدام أجواء المصارحة والمناصحة، يساعد على استمرارها بل نموها. والحد من هذا الانحراف الخطير، سيظل مرتبطاً ب مدى درجة الوعي لدينا، وبمدى ما نحققه من تقدم حضاري.

٧- القراءات القاصرة:

نحو نحاول باستمرار أن نستوعب الواقع الموضوعي، ونسلك إلى ذلك مسالك شتى، لكن قد نوفق فيما نرمي إليه، وقد نخفق. وكثيراً ما نخرج بنتائج غير صحيحة بسبب عدم معرفتنا ببعض القواعد الأساسية في علم (الإحصاء) وهذه بعض النماذج على ذلك:

- حين نريد أن نحكم أن طرازاً معيناً من السيارات يعمر أكثر من غيره، فإن علينا أن نعاين أكبر عدد ممكن منه. وكلما كانت العينة كبيرة، وكانت عشوائية كان الحكم أقرب إلى الصحة. وسيكون من الخطأ أن نحكم على طراز بأكمله بأنه معمّر واقتصادي من خلال مشاهدة سيارة واحدة؛ فربما كان صاحبها، لا يستخدمها إلا لماماً، وربما كانت هي في الأصل ذات مواصفات خاصة، وربما كانت الظروف المناخية التي تستخدم فيها أكثر ملاءمة . . .

(١) انظر بعض ذلك في كتابنا: فضول في التفكير الموضوعي، ص ٢٠٤ وما بعدها.

وإذا أردنا أن نعرف نسبة المصلين في مجتمع، فلا ينبغي أن نضم  
(استبانة) ونوزعها على طلاب كلية الشريعة؛ لتعرف المصلي من غيره. وإذا أردنا  
أن نقيس مستوى دخل الفرد في بلد، فلا ينبغي أن نأخذ عينة من رجال الأعمال  
أو العمال... فالعينة في كل هذا ليست عشوائية، ولا تمثل المجتمع على نحو  
صحيح. نعم يمكن لهذه العينات أن تعطي مؤشرات على الفئات التي أخذت منها  
ليس أكثر.

الأعداد المطلقة، قد تصدمنا، وقد تدفعنا إلى تفاؤل غير ذي معنى؛ لأنها في الحقيقة لا تعني أي شيء ما لم نطلع على بعض الحيثيات المتعلقة بها. وعلى سبيل المثال إذا سمعنا أن حوادث السير في البلد الفلاني تسبب وفاة ألف شخص في العام، فإن هذه المعلومة، لا تعني أي شيء ما لم نعرف عدد السكان في ذلك البلد، وما لم نعرف عدد السيارات التي تتجول في طرقه وشوارعه، وهل ذلك الرقم يمثل تحسناً مقارنة بالسنوات السابقة؟ وإذا كان في زيادة، فهل زيادة متساوية لنسبة الزيادة السكانية، وزيادة عدد السيارات فيه أو أكثر أو أقل؟ .

وإذا قارناً أعداد تلك الوفيات بما هو موجود في البلدان الأخرى، فهل تكون منخفضة أو مرتفعة؟.

إنَّ بلدًا كالهند - مثلاً - سيكون أفضل بلد في العالم إذا كانت وفيات عدد حوادث السيارات فيه ثلاثة آلاف شخص في العام ، على حين أن هذا العدد سيجعل بلداً مثل قطر أو سنغافورة أسوأ بلد في العالم في هذا الجانب . والسبب هو الفارق الأساسي في عدد السكان الذي يزيد مئات المرات .

-كثير من الناس يظن حين يرى أمررين يحدثان معاً أن أحدهما سبب للأخر .  
وعلى سبيل المثال فإن ذوي الشعر الأحمر كثيراً ما تكون وجوههم شاحبة ، لكن  
أياً من هاتين الظاهرتين لا يؤثر في الآخر ، وليس سبيلاً لها . إن تناول الإنسان  
لحبة (أسبرين) أثناء إصابته بالزكام تجعله يشعر بالتحسن ، لكن من المستبعد أن  
تؤثر في سرعة شفائه .

وهكذا فلا بد من فحص دقيق لنوعية المقارنة والارتباط بين الأشياء المقترنة قبل إصدار حكم حولها، ولا سيما في المسائل الإنسانية والاجتماعية؛ فنحن نستطيع أن نربط بين الرياح الشديدة البرودة ودرجات الحرارة المنخفضة جداً وبين تبيس أوراق الشجر وأعشاب الأرض على نحو يقيني، لكن لا نستطيع أن نملك اليقين نفسه في التعامل مع قضية أسرية - مثلاً - فلا يجوز أن نقول: إن كثرة الخلافات بين الأبوين سوف تؤدي قطعاً إلى انحراف سلوكي لدى أطفالهم، حيث إن التمزق الأسري، ليس هو العامل الوحيد الوثيق الصلة بالموضوع.

إن العيش في الزمان الصعب يتطلب ملاحقة مستمرة لأوجه القصور والخلل في فهمنا للأشياء وتعاملنا معها؛ ولا يمكن أن نطمئن إلى ما ننجذه في هذا الشأن، ونكتفي به؛ فالتفكير المستمر، يتيح باستمرار مشكلات جديدة. وبإمكاننا أن نذكر المزيد من أشكال الاعوجاج في التفكير، لكن نكتفي بما ذكرناه هنا، اتكاءً على ما ذكرناه من قبل في (الفصول في التفكير الموضوعي) من نحو التعصب، وعقلية البعد الواحد، والتفسير التأمري للتاريخ، وإسقاط القاعدة بالمثال الشاذ، وتقديس الأشخاص، والكيل بمكيالين... فارجع إليها إن شئت. والله ولي التوفيق.

\* \* \*



## الفصل الرابع

### البعد النفسي

تجدد البعد النفسي :

العقل يتحسس عالم الطريق، ويستنبط من مصادر عدة إشاراتٍ للفعل والكف، أما النفس فتشكل البنية العميقة للسلوك والعلاقات، وفيها تصب حصيلة ذلك كله.

إذا استعرضنا أدبيات الأمم، وجدنا تركيزاً غير عادي عليها، حيث المطالبة الملحة بالصفاء والنقاء والتطهير من أوضار المادة والشهوات، وحيث المطالبة بالرقي والسمو والترفع . . .

نصوص كثيرة تشير إلى محورية (تذكرة النفوس) في رسالات الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - مما يدل على أن العناية بها ظلت على مدار التاريخ ذات أهمية استثنائية، كما ظلت درجة صلاحها مقياساً معتبراً لمدى استجابة الناس للدعوة، وقبولهم للهدية. يقول الله - جل وعلا -: « هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ عَنْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَشْكُرُونَهُمْ إِيمَانِهِ، وَرَيْكِيهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ » [الجمعة : ٢]. فجعل تركة النفوس مهمة أساسية من مهمات الرسول ﷺ وقال - سبحانه -: « قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّهَا ① وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّهَا » [الشمس : ٩ - ١٠]، فحكم بالفالح لمن اهتم بإصلاح نفسه وتزكيتها.

القرآن الكريم يعلمنا أن زوال النعم، وتبديل الأحوال إلى الأسوأ، لا ينشأ أساساً من تدهور البيئة، ولا خراب العمran، وإنما من تغير النفوس وانحطاطها: « ذَلِكَ إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ مُّغَيِّرًا تَقْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُعَذِّرُوا مَا يَأْنَسُوهُمْ وَأَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ »

**عَلِيهِمْ ۝ كَدَابٌ إِلَى فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَبُوا إِيمَانَنَا يَهُمْ فَأَهْلَكُتُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَكُلُّ كَانُوا طَلَبِيْنَ ۝** [الأفال: ٥٣ - ٥٤]. وإذا أراد الناس استعادة ما فقدوه، وإصلاح ما أفسدوه، فالخطوة الأولى على طريق العودة أيضاً نفسية: **﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾** [الرعد: ١١].

إن تمایز الإنسان عن الشجر والحيوان وقدرته على الخروج عن الخطوط الغريزية التي تضمن سلامته، وتكيفه مع بيئته، يوجب عليه أن يقوى داخله حتى يستطيع ضبط نزواته، كما أن عليه أن يدعم جهازه النقيدي الداخلي؛ حتى يتمتع بالقدرة على التمييز بين الأشياء الحسنة والأشياء القبيحة، وحتى يرشد اختياراته بين تلك الأشياء، ويكون قادرًا على تحمل مسؤولية تلك الاختيارات.

التحديات التي تواجه الأمم كالتحديات التي تواجه الأفراد هي غالباً داخلية. والأفراد العظام كالأمم العظيمة حين يستند عليهم الهجوم من الخارج، لا ينهمكون في أنشطة خارجية لصدّه، وإنما يرتدون إلى الداخل تنمية وتحصيناً وتنظيمًا وتطهيراً.

وهذا هو القرآن الكريم يقرر هذه الحقيقة الهائلة بأبسط أسلوب: **﴿إِنْ قَسَسْتُمْ حَسَنَةً سَوَّهُمْ وَإِنْ تُصْبِّتُمْ سَيِّئَةً يَقْرَحُوا بِهَا وَإِنْ تَصْرِّرُوا وَتَتَقَوَّلُوا يَضْرُبُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ﴾** [آل عمران: ١٢٠]. ويقول: **﴿يَتَأَبَّهُ الَّذِينَ أَمْتُوا عَيْتَكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضْرُبُكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا أَهْتَدَيْتُمْ﴾** [المائدة: ١٠٥].

إن كل الحلول في الرؤية الإسلامية، هي حلول تتم في الداخل أولاً، ثم يتم الانطلاق إلى الخارج. الأمم التي لم تجد الطريق الصحيح في الحياة، وتلك التي تعرفه ولا تجد الطاقة لدفع تكاليف السير فيه، تحاول دائمًا أن تغطي على مشكلاتها الداخلية بالاتجاه إلى الخارج، تتسلّل منه الحلول، أو تصرف عن طريقه الانتباه عن أزماتها الداخلية من خلال اختراع حرب مع قريب أو بعيد... ولا يختلف سلوك الأفراد أيضًا عن هذا المسلك، فحين تجف المنابع الداخلية للعيش الهانئ فإن كثيراً من الناس يسعون - بدل إعادة الحيوية إليها - إلى تنظيم البيئة من حولهم، ويضفون عليها المزيد من اللمعان، كما يندفعون إلى اللهو

والأكل والشرب والجلوس أمام (التلفاز) . . .

إن كل سياق إصلاحي لشئون الأمة يجب أن يرتكز على سياق داخلي ذاتي، يتمثل في تحسين الخصائص والأوضاع النفسية والسلوكية، وإلا فإن النتائج ستكون مخيبة للأمال.

كان المهتمون بتزكية النفوس في الماضي يركزون على نحو أساسي على ما يمكن أن نسميه بـ(قمع النفس) وضييقها وإماتة نزعاتها أكثر من التركيز على الثقة بالنفس والاعتزاد بها، وتلمس أوجه تقويتها . . . وهذا أفرز نتائج سيئة على المستوى الاجتماعي، حيث صار الناس الأظهر نفوساً، والأكثر صلاحاً وزهداً يعيشون على هامش المجتمع: لا مال ولا نفوذ ولا منصب، وهذا حرم الأمة من عطاءاتهم العظيمة، كما مهد الطريق لتكون القوة - بمعناها الشامل - بيد من لم ينل داخله من التزكية سوى القليل.

وإننا نأمل أن نستعيد التوازن في هذه القضية، فنعلم الناس كيف يحصلون أنفسهم، كما نعلمهم كيف يؤثرون في الحياة العامة، ويقودون السفينة إلى بر الأمان. وإليك بعض المبادئ والأفكار التي تساعد في هذا عبر الحروف الصغيرة التالية:

#### ١- تخلص النفس من أمراضها :

هذه أول خطوة على طريق تجديد البعد النفسي، وهي أهم خطوة أيضاً، فما بعدها لا يudo أن يكون تفصيلاً لإجمال، وتأكيداً على معلوم. إن كلمة التوحيد وإشعاعاتها الروحية والخلقية ومقتضياتها السلوكية، تشكل المرقة الأولى في سلم العافية، كما أن الشرك الأكبر والأصغر، وما يتولد عنهما من رغبات ومقتضيات، تشكل البداية لسلسلة من العلل النفسية والسلوكية؛ ولا أمل في الشفاء مع الشرك والانحراف العقدي الفاحش.

إن حلول النفس في الجسد، فتح الطريق أمام تأثيره فيها، حيث يحاول جعل مطالبه لا تنتهي عند حد، لأن مطالبه كذلك. والمسلم مطالب بأن يدخل

حاجاته النفسية والجسدية جمِيعاً في منطقة (الوعي)، فيلبي منها ما هو حق « وإن نفسك عليك حقاً »، ويقاوم الرغبات وال حاجات التي تشكل الاستجابة لها انحرافاً عن المنهج الرباني.

حين تسطع أنوار التوحيد في نفس المسلم، وتضيء جوانبها، فإن السلوك يستجيب لتلك الإضاءة، وينضبط بآدابها ومتطلباتها.

وحين يصبح الإيمان عبارة عن (قناعة عقلية) ويكتُبُ عن توجيهه السلوك، فإن حزمة ضخمة من الأمراض النفسية تجتاح كيان المسلم، فتحول حياته إلى شيء لا يطاق.

حين يشعر المسلم شعوراً عميقاً بأن الله - جلَّ وعلا - هو المعطي ، فإنه لا يحسد أحداً، ويطلب من الله أن يوجد عليه، كما جاد على غيره . وحين يشعر بأن الله خالق كل شيء والمهيمن عليه، فإنه لا يحس آنذاك بالكبر والعجب.

وحين يحس المؤمن بالخشية من الله والخوف منه، فإنه يتحاشى الواقع في الانحراف وظلم العباد وهكذا .. وعلى هذا فإن بداية طريق الخلاص من العلل النفسية والقلبية، تتمثل في التركيز على إحياء المعاني الإيمانية من إخلاص وصدق وحب الله - تعالى - وخشية وإجلال له .. وهذا لن يتم إلا من خلال سقيها بالماء الذي لا ينبع إلا من المزيد من التعبير .

ثم إن على المرء بعد ذلك أن يجاهد نفسه في ذات الله: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِي نَهْرٍ نَهَرٌ نَهَرٌ شُبَّلَنَا ﴾ [العنكبوت: ١٤٥]. وهذه المجاهدة تقوم على أمرتين :

الأول ملء الوقت - قدر الإمكان - بما يرضي الله - تعالى - من أعمال وأنشطة.

والثاني هو كف النفس عن بعض مطالبها ونزوتها.

والمشاهد اليوم أن هناك نزوعاً قوياً نحو الإكتثار من كل شيء: الكلام ومخالطة الناس، واستهلاك الأشياء، والاستحواذ عليها، والتحرر من الالتزام بأي شيء نافع ... وهذا وما شاكله أوجد خواص روحياً قاتلاً، وباعذر بين واقع

المسلم وبين جوهر الالتزام بالسلوك الإسلامي، وصرنا نرى في تفاصيل الحياة اليومية لكثير من المسلمين ألواناً من الكبر والعجب، والحدق والحسد، والغيرة والطمع، وسوء الظن والخيانة والظلم، وأكل الحقوق، والشماتة بالأخرين والحرص على متاع الدنيا الزائف والضجر والهلع . . .

وهذا كله جعل المجتمع الإسلامي يفقد روح التراحم والتلمسك، وصار أشبه بثوب نفيس، نُقض نسجه، وتحول إلى كومة من الخيوط! أما على الصعيد الشخصي فقد فقد المبتلون بهذه العلل أو بعضها الإحساس بالسعادة والطمأنينة والأمان، كما فقدوا الإحساس بالاتجاه والغايات الكبرى لوجودهم؛ مما حرم حياتهم من أهم معاناتها، وأوكد مقوماتها.

ومن الملاحظ أن الذين يحسنون التفريق بين الأمراض النفسية وبين المطالب العادلة للنفس والجسد قليلون؛ فالأكثرية لا تعرف الحدود التي إذا تجاوزها المطلب العادل تحول إلى مرض نفسي أو سلوكي، وكم رأينا بين من يخلط بين الكبر والثقة بالنفس، ومن يخلط بين الحذر وسوء الظن، ومن يخلط بين التدبر وبين الشح والحرص على الدنيا، ومن يخلط بين الغيرة وبين المنافسة الشريفة . . . مما يوجب على المسلم التحلّي بدرجة من النظر المدقق، حتى لا تلتبس عليه الأمور، ويقع فريسة للمعايير الزائفة .

والملاحظ كذلك إلى جانب هذا اشتداد العناية بالاستقامة الفكرية، وكسب المزيد من القدرة على المحاكمة العقلية السديدة على حين أتنا نرى المزيد من الإهمال لتزكية النفس وتطهير القلوب وتقويم السلوك. وكان هذا رد فعل غير متزن على الخلل الذي وقع في عصور الانحطاط!

لن يستطيع أحد أن يزعم أنه تخلص من أمراضه النفسية، وصار من حقه الإخلاء إلى الراحة؛ فملائكة أحداث الحياة، تولد في كل يوم مشكلات جديدة، وتترك انطباعات سلبية في نفوس الناس؛ مما يوجب اليقظة، والاستعداد لكتفاح لا ينتهي إلا بانقضاء العمر، «لا راحة لمؤمن إلا بلقاء ربه».

## ٢- تخفيف القلق :

القلق هو حالة من التوتر الشامل والمستمر نتيجة توقع خطر فعلي أو رمزي قد يحدث ، ويصحبها خوف غامض وأعراض (نفجسمية) .

إن القلق والانشغال الذهني ببعض الأمور التي يمكن أن تحدث ، لا يعد في الأصل شيئاً سيئاً ، حيث إن البديل عنه قد يكون ضعف الإحساس ، أو الفوضى الوجدانية ، أو عدم الشعور بالمسؤولية ؛ ولذا فإن قدرأً من القلق ضروري في توازن الشخصية ، فهو قد ينبه الإنسان إلى وجود شيء خطأ في حياته ، والذي لن يكون من الحكمة تجاهله . كما أنه يدفع المرأة إلى الشعور بعدم الارتياح تجاه التفكير في أمر ما يجعله بداية للتحفظ والعمل . وهو بعد هذا وذاك منشط قوي للخيال إذا ما وظّف في العثور على بعض الحلول أو ارتياح بعض الآفاق الجديدة .

ينشأ (القلق) من خلال ما تتطوّي عليه سرائر الناس من توقعات وطموحات ، ومن كون المستقبل غبياً ، يمكن أن يحمل لهم ما يسر ، وما يسوء ... . ويعود (القلق) من الأمراض الكثيرة الشيوع ؛ ويُثبت بعض العلماء وجود (مكون جيني) يجعل قابلية الناس للقلق أمراً كثير الورود . وربما كان لخبرات الطفولة أيضاً دور مؤثر في ذلك .

إنَّ القلق من أكبر الأعداء للحالة المزاجية الجيدة ، وهو يؤثّر في مشاعر الإنسان وانفعالاته ، كما يؤثّر في كفاءة تفكيره . ويشعر ذوو القلق المرضى بالارتباك والفزع ، كما يشعرون بفقد السيطرة على أنفسهم ، والهزيمة أمام التحديات التي تواجههم .

أما تأثيره في كفاءة التفكير ، فيتمثل في بقاء القلق في حالة ترقب للمشكلات والكوراث ، كما أنه يؤثّر في مقدراته على التركيز ، وإعطاء الأشياء المهمة ما تستحقه من انتباه كامل ، وبذلك يصبح اتخاذ القرارات أمراً صعباً . ويتجاوز تأثير القلق ذلك إلى التأثير في الوضع الجسدي ، حيث إنه يقلل من

مقدرة الإنسان على الاسترخاء، والنوم الجيد، كما أنه يسبب له الصداع، ويُخفض من درجة نشاط الجسد، بما يسببه من توتر وإجهاد. والحقيقة النهاية لكل ذلك هي انخفاض الأداء لدى القلق، فهو يبالغ في العناية بأشياء لاستحق العناية، كما يهمل أشياء تستحق الاهتمام، كما أنه يدفعه إلى الاعتماد على الآخرين أكثر من اعتماده على نفسه، بالإضافة إلى أن القلق يؤدي واجباته ببطء وتقاعس.

### كيف نخفف القلق؟

كم سيكون مؤلماً حين يكتشف المرء بعد أن يقضي قسماً كبيراً من حياته أنه كان منشغلًا على الدوام بمتابعته لم تقع، وخائفاً من أشياء وهمية، لا وجود لها إلا في عقله. طاقات بددت، وأوقات ضاعت، وأشياء مهمة كان ينبغي أن ينجزها صرفاً عنها... ولذا فإن من الضروري للواحد منا أن يتخلص من الانشغال بالأمور غير الهامة، والأمور غير الممكنة، والأمور غير القابلة للحل؛ ليحافظ على لياقته النفسية، وليس تخدم جهوده وإمكاناته فيما يعود عليه بالنفع. وهذه بعض الأفكار التي تساعد على ذلك:

- حين يقع أمر سيئ، أو يتوقع حدوثه، فإن تياراً من الهموم المكثفة، يحتاج الواحد منا، ويفجره بالآلام وهواجسه، ومع مرور الوقت يتضائل كل ذلك إلى أن يتلاشى؛ وقد قالوا: «كل شيء يكون صغيراً ثم يكبر إلا المصيبة تكون كبيرة ثم تصغر».

وقد يتضح أن ذلك كان ينطوي على الكثير من الخير. وفي الحديث الشريف: «إنما الصبر عند الصدمة الأولى» فأول المصيبة، هو الذي يحتاج إلى استجمام قوى المقاومة. والمهم أن نشتت الواقع النفسي لما وقع، أو لما يتوقع أن يقع، قبل أن تتشتت حوادث الأيام والليالي، وذلك من خلال تجاوز الحاضر، والاستبشار بما هو آت. وبإمكان الواحد منا أن يسأل نفسه: ماذا ستكون أهمية هذا الذي يشغلني بعد عام، أو بعد خمسة أعوام؟ لا شك أنها ستكون ضئيلة جداً. حين يرسّب طالب في مستوى من المستويات، أو يتوقع الرسوب، فإنه

يعيش أهواك كارثة حقيقة، حيث إن تخرجه سيتأخر سنة عن موعده المأمول. ولو أن أحد الخريجين سأل نفسه بعد عشرين سنة من التخرج: ما الأمور التي كانت ستتغير في حياتي لو أنني تخرجت عام ١٤٢٠ بدل عام ١٤٢١ - لوجد أن لا شيء يستحق الذكر.

- حين نقلق من حدوث أمرٍ ما، فلنسأل أنفسنا: هل هذا الأمر المتوقع حدوثه يستحق كل هذا الانزعاج، وكل هذه الحسابات؟ إنَّ أهم مواردنا الوقت والطاقة المختزنة، ومن السهل أن نهدر هذين الموردين العظيمين في أمور تافهة، أو حين نعطي أموراً كبيرة أكثر مما تستحق من الاهتمام والانشغال. علينا أن نتذكر دائماً حين نقلق لأمر ما أن هناك الكثير من المهام التي تتطلب انتباهنا، وسيكون من غير الحكمة الانصراف عنها.

- إخراج ما يقلق إلى منطقة الوعي، أمر في غاية الأهمية؛ إذ إنَّ أخطر ما في القلق هو الغموض والإبهام. ولذا فإنَّ من المهم أن نحدد بدقة ما يقلقنا، ونحدد موقفنا منه، من خلال مجموعة من الأسئلة:

**السؤال الأول: ما الذي يقلقني؟**

السؤال الثاني: هل هناك ما يوسعني أن أفعله حالياً؟  
إذا كان الجواب (لا)، فتوقف عن الانشغال به، واعمل على إلهاء نفسك بشيء نافع. وإذا كان الجواب (نعم) فاعمل على أن تخرج من الحالة التي أنت فيها بما تستطيع عمله، واكتب قائمة بذلك.

السؤال الثالث: هل هناك أي شيء أستطيع أن أقوم به على الفور؟  
إذا كان الجواب (لا) فاشتغل بالتخطيط لما تستطيع أن تقوم به، وحدد وقتاً لذلك.

وإذا كان الجواب (نعم)، فابدأ به لتجد المقلقات تتراكم حولك. وقد قالوا: «عقل الكسلان بيت الشيطان». فالعقل يسيطر على الفارغين الذين لا يجدون ما يشتغلون به؛ ولذا فإنَّ ملء الوقت وشغل النفس بالأشياء المفيدة،

هو صمام الأمان الذي يحول دون تمادي القلق في إزعاجه.

- إذا ما حاصرتنا الهموم، ولم نجد منها مفرأً، فالحكمة آنذاك ألا نتجاهلها وندفعها إلى ما لا نهاية، وإنما أن نعطيها جزءاً من وقتنا للتفكير فيها، كأن شخص لها ساعة يومياً، وحين تأتي المقلقات في غير تلك الساعة، فينبغي أن نعمل على تأجيلها. وحين يحين وقت الانشغال بها، فلنحاول أن نصور كل مصدر قلق على أنه مشكلة منفردة، تستدعي حلاً معيناً. وبذلك تكون قد ضربنا سوراً حول القلق، فلا يطرق في كل الأوقات، كما تكون قد حولناه من هواجس مزعجة إلى شيء محدد، يمكن التعامل معه.

كل ذلك يحتاج من الواحد منا ألا يعطي الدنيا ومشكلاتها أكثر مما تستحق، وأن يعمر قلبه بذكر الله - تعالى - ويشق عونه ولطفه، كما يحتاج إلى إرادة صلبة حتى يقاوم هذا المرض.

### ٣- تخلص من الاكتئاب:

الاكتئاب: حالة من الحزن الشديد المستمر<sup>(١)</sup>، تنتج عن الظروف المحزنة الأليمة، وتعبر عن شيء مفقود، وإن كان المريض لا يعي - في كل الحالات - المصدر الحقيقي لأحزانه.

وربما كان الدافع الخفي لحدوث الاكتئاب، هو تهدئة القلق، ومنع حدوثه، أو إخفاء العدوان، أو القصاص التكفيري من النفس، أو استجداه عطف الآخرين ورعايتهم... وأهم أنواع الاكتئاب، هما: الاكتئاب العصبي والاكتئاب الذهاني. ولا نريد الخوض في تفصيل مثل هذا.

إن أخطار الاكتئاب على الصحة النفسية للإنسان، وعلى كفاءة أدائه، أكبر

(١) يقول شاعر مكتب:

وفوقي سحاب يمطر الهم والأسى  
وتحتي بحار بالأسى تتتدفق  
ويقول آخر:  
فشوبي مثل شعرى مثل حظى  
سوداً في سواد في سواد

مما يظن الكثيرون، حيث يصاحبه جمود انفعالي، يصعب معه التعاطف الشعوري والابتسام الموضوعي، كما أنه في حالاته الشديدة يضعف صلة المبتلى به بالواقع الخارجي، كما أنه يؤدي إلى احتقار الإنسان لذاته، إلى جانب أنه يؤدي إلى هبوط النشاط النفسي والحركي والوظائف العقلية، وقد يدعو صاحبه إلى الانتحار.

### كيف نتعامل مع الأكتئاب؟

الأسباب التي تؤدي إلى الأكتئاب، ليست واضحة دائماً، فربما عادت الإصابة به إلى تذبذب في كيمياء المخ، أو إلى بُعد الهرة بين الإنجازات والطموحات، أو إلى حالات متكررة من الإخفاق، أو بسبب المقارنة مع الآخرين، أو بسبب الحرص على درجة عالية من (المثالية) لا يمكن صاحبها من بلوغها... ومع هذا فإن الأكتئاب شائع جداً، ودرجاته المنخفضة مخبورة لمعظم الناس. وأكثر الناس لا يعيونه الاهتمام المطلوب، وهذا ليس خطأ عندما يكون الأكتئاب في درجة متدنية؛ ولذا فإن ما سنذكره هنا من أساليب ووسائل لحماية النفس من الأكتئاب، ينطبق على الحالات الشديدة والمتوسطة. وهي أساليب كثيرة جداً، ولها علاقة بجوانب عديدة من حياتنا. وسنقتصر على بعضها خوف الإطالة:

- سيكون المكتئب محظوظاً إذا استطاع أن يحدد المصادر والعوامل التي أدت إلى اكتئابه؛ لأن ذلك سيساعد على معالجتها والتعامل معها. وقد يكون من العسير على الواحد منا وهو في وسط المعممة أن يحدد مصادر مشكلته، فينبغي ألا يتتردد في استشارة طبيب أو صديق يثق في صداقته وخبرته. ومن المؤسف أن حالات الأكتئاب الشديد تبدد الصداقات، وتشتت الأصدقاء... . وقليل أولئك الذين يقفون إلى جانب المكتئب في محنته حتى النهاية، مع أنه بحاجة ماسة إلى دعم اجتماعي قوي وغير مشروط، حتى يتخلص من التمحور حول ذاته، وحتى يهتدى إلى المخارج التي يتمكن بها من مغادرة التفق المظلم الذي وجد نفسه فيه.

- يحول الكتاب صاحبه إلى إنسان كسول مسلوب الإرادة والقدرة، ولذا فمن المهم أن يغمس نفسه في أنشطة يومية بسيطة مثل تلاوة جزء من القرآن أو كتابة رسالة بسيطة، أو إجراء اتصال هاتفي، أو الإتيان بالأطفال من المدرسة، أو اللقاء مع بعض الأخوان والأصدقاء... إن هذه الأنشطة وما شاكلها يجعل المكتئب يشعر أنه أفلت - ولو جزئياً - من قبضة الكتاب الذي عطل الكثير من أعماله اليومية المعتادة.

- المكتئب يرى أخطاءه مضحمة ومكبّرة، ويقوم إنجازاته تقويمًا سلبياً، مما يجعله مغموراً بأمواج الأفكار السلبية السوداء عن ماضيه وحاضره ومستقبله، وبالتالي عن ذاته وإمكاناته. وهذا يفرض على المصاب بالاكتئاب أن يقطع حواره الداخلي وأن يوفر لنفسه قدرأً من الراحة العقلية. وأسهل الطرق وأسرعها إلى تحقيق ذلك هو (التناسي وعدم التفكير) وعليه أن يشغل تفكيره عوضاً عن ذلك بقراءة شيء أو تأمل شيء. المكتئب يفقد ثقته في نفسه، ولذا فإن من المفيد له أن يفكر بما يملك من إيجابيات ونجاحات وقدرات؛ ليتخذ من ذلك رأس جسر على طريق استعادته لحالته المزاجية الطبيعية والسوية.

- إن الكتاب مثل سوس الأسنان يصطفى المواقع الصالحة لعمله؛ وحتى يحمي الإنسان نفسه من الكتاب، فإن عليه أن يكون في الوضعية الصحيحة قبل كل شيء: الوضعية التي يكون فيها في أحسن أحواله، وذلك عن طريق أمور عدة، مثل: إعطاء الجسم حقه من الغذاء والنوم والرياضة، حيث إن التداخل بين أحوال النفس والجسد معقد. كما أن عليه أن يكون واضحاً في مبادئه وقيمته وأفكاره وأهدافه، فالكتاب يتغذى على الغموض؛ والوضوح هو عدوه الأول. كما أن من المفيد في هذا الإطار ألا يحرم المرء نفسه من حقها من بعض المباحث المباحة، فالرتابة والضغط الحياة الشديدة، والجدية الزائدة عن الحد، كل أولئك يؤهل الإنسان للإصابة بالاكتئاب.

الكتاب كثيراً ما يصيب أولئك الأشخاص الذين وضعوا كل بيضهم في سلة واحدة حين وضعوا كل إمكاناتهم وأمالهم في نجاح عمل، أو نيل شيء، فإذا

لم ينالوه شعروا بأن كل شيء قد انتهى ، ولم يعد ثمة مجال لعمل أي شيء .  
العزلة والانطواء وقلة الأصدقاء ، مرشحات قوية للإصابة بالاكتئاب ،  
وسيكون من المهم للإنسان أن يظل منفتحاً ومستعداً لإقامة علاقات اجتماعية  
ناجحة ، ومستعداً لرعايتها والمحافظة عليها ، حتى يتلقى منها في النهاية ما يحتاج  
إليه من دعم ولا سيما في وقت الأزمات .

#### ٤- الثقة بالنفس واحترامها :

مطالبة المسلم بأن يزكي نفسه ، ويظهرها ، ويراقبها ؛ لا تعني أن يهينها ،  
 وأن يحتقرها ، وأن يبخسها حقها ، بل إن هناك من النصوص ما ينهى عن ذلك ،  
فليس للمسلم أن يذل نفسه وذلك بأن يكلّفها ما لا تطيق ، أو يعرضها للوقوع في  
المهالك . وهو إلى جانب ذلك مأمور بأن يثق بعون الله - تعالى - له ، كما أنه  
مطلوب بألا يتهم نفسه بأمور هي منها بريئة ، وأن يعرف قدر نفسه من خلال ذكر  
إنجازاته ، واكتشاف الإمكانيات الكامنة فيه . إن الله - جل وعلا - جعل باب التوبة  
مفتوحاً أمام العبد مدى الحياة حتى لا يكون فكرة نهاية عن نفسه ، وحتى يظل  
قادراً على تجديد الثقة بها وبإمكانية إصلاحها .

كثير من الناس يفقد ثقته بنفسه واحترامه لها بسبب الإخفاقات المتكررة  
التي واجهها ، أو بسبب أخطاء مرحلة الصبا . وبعضهم يكون كذلك بسبب  
مقارنته لنفسه بأشخاص ، يعتقد أنهم أفضل منه بكثير ، وأن لاأمل باللحاق بهم .  
وبعضهم يكون كذلك بسبب ضخامة طموحاته ، حيث يشعر دائماً بالانحسار  
والانكسار . والحقيقة أن الأسباب التي تقف خلف هذه الظاهرة كثيرة ومتتشابكة ،  
وبعضها يستعصي على التحديد .

#### كيف نبني الثقة بأنفسنا؟

احترام النفس نتيجة مباشرة للثقة بها ، كما أن ازدراها نتيجة مباشرة للشعور  
بنقصها . وحين نعتقد أن كل الأحوال والأوضاع السيئة ، تظل قابلة لدرجة من  
الإصلاح والتحسين ، فإننا في الغالب سنجد الأسلوب الذي نصلحها به . والمشكل

دائماً يكمن في ضعف الاهتمام بالمشكلات، وفي ظن ما هو في طور (الصيروحة) متجرأً ومتهاياً.

الطرق والوسائل التي تعزز ثقة الإنسان بنفسه كثيرة، نذكر منها ما يلي:

- سيكون من الخطأ الاعتقاد بأن الثقة بالنفس شيء محدد وموحد، علينا فقط أن نمد أيدينا لتناوله. إن الثقة بالنفس شيء متارجح، فبعض الإخفاق، يخفض درجته، كما أن بعض النجاح يزيد فيه. وثقة الناس بأنفسهم درجات عده. ولنست زيادة الثقة بالنفس على نحو مبالغ فيه بالشيء الحميد؛ فقد تدفع الثقة الزائدة بالنفس إلى بعض الأعمال الطائشة والمتهورة، وبذلك فإنها تكون أول خطوة على طريق الإحباط، والتقدير المنخفض للذات؛ ولذا فإن العقلاً يتكون في أنفسهم مساحة ما من الشك في قدراتهم، وتلك المساحة هي التي تولد لديهم الحرص على التطور، كما تولد لديهم درجة من الحذر تجاه المغامرة والتسرع في تناول الأمور.

ومع هذا فكثير من التقاليد الثقافية يدفع الناس إلى أن يظهروا واثقين بأنفسهم أكثر مما هم عليه في واقع الحال؛ وهذا يسبب أزمة لأولئك الذين يحرضون دائماً على أن يقيّموا أنفسهم دائماً من خلال المقارنة مع الآخرين، ولأولئك الذين يعتقدون أنهم غير محظوظين في هذا الباب.

- الممارسة عامل مهم في اكتساب الثقة في النفس، فالإنسان يولد مزوداً بالحذر من كل شيء، والخوف من التعامل معه. والمعلومات التي تستفيدها عن المحيط والأشياء، تقلل من ذلك الخوف، لكنها لا تخلصنا منه. الممارسة وحدها هي التي تبخر ذلك الخوف، الذي يحد من ثقتنا بأنفسنا، وهي وحدها التي تقضي على الأوهام التي نسجها حول الأشياء. الخريج الجامعي، بتهبيب التدريس، ويشك في مقدراته على القيام به على نحو جيد، وكلما انغمس في إعطاء الدروس اكتسب المزيد من الثقة بنفسه. وسوف تزيد ثقته بنفسه أكثر عندما يلقي درساً ناجحاً أمام (الموجّه) أو عندما يلقي درساً نموذجياً أمام زملائه، أو حين يدرس طلاب الصف الثالث الثانوي . . .

- بعض الناس، لا يفكر في بناء ثقته بنفسه إلا عندما يكون في حالة تدهور أو ازعاج أو عندما يواجه مشكلة أو أزمة، مع أن الصواب أن نخطط لهذا الأمر ونحو في حالة انتشار وارتياح. إن علينا أن ندرك أن الكثير من الثقة بالنفس، لا يأتي عن طريق التخطيط، ولا يولد ولادة صناعية، وإنما هو ثمرة النجاح في الحياة ومظهر من مظاهر التوازن النفسي.

- الشعور بالثقة شعور خاص، لكن له بعد اجتماعي، ففي أوقات الأزمات - خاصة - يتأثر المرء بآراء الآخرين ومواقفهم تأثيراً بالغاً<sup>(١)</sup>. وهذا يفرض على كل واحد منا أن يتصرف في أوقات الطوارئ كما يتصرف الواثقون بأنفسهم، وإن لم يكن كذلك، وأن يجعل من نفسه مصدرًا لإشعاع الثقة في محطيه، فالناس يثقون بالمرء على مقدار ما يثق هو بنفسه، ويرون الأشياء على النحو الذي يراها عليه الواثقون.

- الإنسان - مهما بلغ - يظل ضعيفاً، ووقعه في الأخطاء، يظل هو الأصل في مسيرته، ولو حاول إنسان أن يرتكب نوعاً غير مسبوق من الحماقة أو الخطأ، فالغالب أنه لن يصل إلى ما يريد؛ ولذا فإن الله - جل وعلا - فتح باب التوبة على مصراعيه ليدخله المخلصون والصادقون والمفترطون المقصرون الذين أفاقوا من غفلتهم، وأحبوا أن يبدأوا ببداية جديدة كي يتخلصوا من وحز الماضي وعقايله.

سيظل المهم بالنسبة إلى كل واحد منا هو تقليل نسبة الوقع في الخطأ، والتعلم منه، وهذا لن يتم إلا من خلال العزيمة والفهم العميق للأسباب والظروف التي أحاطت بالخطأ. بعض الناس يكبلهم الماضي، ويحطم ثقتهم بأنفسهم، حيث تتشوه صورة أنفسهم في أعينهم، ويسعون من التقدم والصلاح بدل أن ينظروا إلى الأخطاء على أنها مصدر للمعلومات، ومصدر للوعي والتجربة، فيستفيدوا منها.

- كثيرون أولئك الذين يعانون من مشكلة في الشكل أو البنية الجسدية

---

(١) يمكن لفار ضابط من المعركة أن يشكل كارثة لجيشه بما يشيعه من الخوف والخذلان، ولذا كان (الفار من الزحف) كبيرة من الكبائر، ويمكن أن تصل عقوبته شرعاً إلى الإعدام.

أو العمل . . . وكثير من هم كذلك ، يقوم بعض التصرفات التي يظن أنها تستر مشكلته عن عيون الناس على نحو ما يفعل بعض المفلسين من رجال الأعمال حين يتحدثون عن الجهود العجيبة التي بذلوها لاجتناب الإفلاس . وكما يفعل قبيح الشكل حين يلبس بعض الملابس التي لا تليق بمن هم في سنه أو مكانته . . . وسائل كثيرة ، تستهدف القضاء على الإحساس بالنقص ، لكنها في الحقيقة قلما تفلح في ذلك ، بل كثيراً ما تؤرق صاحبها وتقلقها ، حيث يخشى أن يكتشف الناس حقيقة أمره . ولو أن الواحد منهم انصرف عن التفكير في مشكلته ، وتتجاهلها لكان أجدى له ، وأعون على كسب احترامه لنفسه ، واحترام الآخرين أيضاً .

- إذا تمكن الإنسان من معرفة الأسباب التي تجعل ثقته بنفسه ضئيلة ، فإن عليه أن يتأمل فيما يمكن أن يفعله لمعالجتها ، فالذى يشكو من ضعف قدرته على بناء علاقات اجتماعية جيدة ، يستطيع أن يقرأ كتاباً أو أكثر عن معاملة الناس وكسب الأصدقاء ، وفهم أصول العلاقات العامة . والذى يرى أن العجلة - مثلاً - هي سبب إخفاقاته المتكررة ، يمكنه أن يتعلم كيف يخطط حياته ، وكيف يحد من اندفاعه بمحاسبة نفسه ، واستشارة غيره . وهكذا فأفضل علاج هو ذاك الذي يسد منافذ المرض ، ومداخل الشكوى ، وكلما استطاع الإنسان أن يضيق تلك المنافذ شعر بالمزيد من الثقة بالنفس ، وبالمزيد من التقدير لها .

- التعويض والإحلال أسلوب آخر يمكن اتباعه في معالجة أسباب الشعور بالنقص وضعف الثقة . فإذا كانت المشكلة المتبعة في الاستخفاف بالذات غير قابلة للمعالجة ، فإن بإمكان المرء أن يبحث عن شيء يخفف من آثار تلك المشكلة ويوفّر في الوقت نفسه فرصة للثقة بالذات ؛ فإذا كان المرء يعاني من قماءة شديدة - مثلاً - فإن بإمكانه أن يتجاوزها ، ويرتاد الآفاق الذهنية والفكرية ، فنحن نقدر أهل العلم والفكر تقديرًا عالياً ، ولا يخطر في بالنا تقويمهم من خلال أشكالهم وألوانهم .

وإذا كان المرء يشعر بانخفاض درجة ذكائه ، فإنه يستطيع التعويض عن ذلك بتكييف القراءة وتحسين الفهم . ويستطيع من يشكو الفقر ، وضعف الإمكانيات

المادية أن يحسن مستواه في الإدارة، فيدير وقته وإمكاناته المحدودة على نحو كفاء، كما يستطيع أن يتعلم مهنة رائجة، أو القيام بعمل إضافي، يحسن من خلاله مستوى المادي وهكذا . . .

إنه ما يغلق باب حتى يفتح باب آخر، لكن قصورنا التربوي والثقافي يجعلنا نشغل بالباب الذي أغلق عن الباب الذي فتح، وبذلك نضيع فرصاً كثيرة، ونخسر قضايا عديدة.

- لا يحب الناس السماع إلى قصص الإخفاق وسوء الحظ، كما لا يحبون أن يروا على المرء أمارات الفقر وعدم الاهتمام؛ ولذا فمن المهم للمرء ألا يدمن الشكوى إلى الناس، فيقابلوه بما يؤكّد له أنه ضعيف، ويستحق الإشفاق والمساعدة. كما أن من المهم كذلك ألا يظهر المرء بمظهر ينمّ عن الفوضى السلوكية، أو الفقر المدقع . . . فذاك يخوض ثقته بنفسه، وثقة الناس فيه، وكلا الأمرين ضار بتوافق الشخصية.

المطلوب أن نبحث عن الأشخاص الذين يساعدوننا على الثقة بأنفسنا، وكم من زوجة غيرت مسار حياة زوجها بسبب دعمها وتشجيعها له، وكم من صديق دفع صديقه إلى أعلى مراتب النجاح بسبب ثقته به، ودلالة على مكامن النجاح !.

- إن اليأس أحد الأعداء المهمين لاحترام الذات، فالاليأس إنسان أعلن الاستسلام وألقى أسلحته، حيث اعتقد أن كل دفاعاته، قد انهارت، ولم يبق أمامه سوى انتظار النتائج المأساوية التي تقترب منه !

إن المؤمن لا ييئس أبداً، وكيف يصاب بانقطاع الرجاء، وهو عبد لربٌّ كريم معين رحيم، لا يزداد على السؤال إلا كرماً وجوداً؟ إن عظماء الرجال، ليسوا أولئك الذين يستسلمون لما أعدّوه من مقدمات وأسباب للفوز، وإنما أولئك الذين يستمدون طاقتهم العظمى من (الغيب) عبر ثقتهم بعون الله وتوفيقه وتذليله الصعب لعباده المؤمنين .

إن المسلم لا يستسلم؛ لأنه حين تنقطع به الأسباب، يتصل بمسبب

الأسباب - سبحانه - وبذلك يظل يأمل في زوال الغُمة وتحسن الأحوال.

إن الإنسان ليس ضئيلاً، لكنه كسول إلى حد بعيد، وإن علينا أن نثق أن ما هو كائن لدينا أعظم بكثير مما هو ظاهر، وما هو معطل أكبر مما هو مستغل؛ ولذا فإن هناك مساحات شاسعة لتجاوز كل الصعاب وتحقيق أسمى المطالب والرغاب.

#### ٥- الإرادة الصلبة :

كل إنسان يملك درجة من الإرادة، كما يملك قدرًا من القدرة. ومن مجموع الإرادة والقدرة يتكون العمل. الإرادة والقدرة تتفاوتان بين شخص وأخر، لكن مشكلة معظم الناس، ليست في ضآلة إمكاناتهم وطاقاتهم، وإنما في افتقارهم إلى القدر المطلوب من الإرادة والعزمية والتصميم. خالد وسعيد، كل منهما يملك القدرة على قراءة شيء نافع ساعة كل يوم، لكن الذي يفعل ذلك هو سعيد؛ أما خالد فيؤثر الاستلقاء، أو مسامرة الأصدقاء ! .

إن مما يؤسف له أن تزداد قدرات الناس اليوم على نحو مدهش بسبب معاونة المتبرجات التقنية المختلفة، في الوقت الذي ترتفع فيه نسبة أولئك الذين يُذعنون لرغباتهم وأهوائهم ! وهذه الوضعية ناشئة في تصوري من ثلاثة أمور، هي :

أ- تراجع مستوى التَّدِين الحق لدى كثير من الناس، أضعف إراداتهم، حيث قلل الحافز على أعمال الخير، وقل الرادع عن الجري خلف المتع والشهوات، كما أن النظرة إلى الدنيا على أنها مر إلى الآخرة قد تغيرت - في البنية العميقة لثقافتنا - لدى كثير من المسلمين .

ب- كثرة الأشياء المحيطة بالإنسان، أوجدت متطلبات وضغوطاً جديدة عليه؛ مما قيد إرادته، وقُنن حركته .

ج- أسهم كثير من الفلاسفة وعلماء النفس إسهاماً سلبياً في هذه القضية، حين أعطوا البعض العوامل ثقلاً نوعياً في السيطرة على التصرفات، فقد كان (نيتشه) وكذلك (شوبنهاور) ينكran حرية الإرادة. ومدرسة (التحليل النفسي)

تقول إن الشهوة الجنسية (اللبيدو) هي العامل المسيطر على تصرفاتنا . ومدرسة السلوكيين تنفي وجود شيء يسمى الإرادة أو الوعي ؛ وكل شيء عندهم يفسّر في ضوء الإثارة والاستجابة . ونتيجة للثقافة النفسية والسلوكية السائدة، صار كثيرون يعتقدون أن الإنسان إذا بلغ سن النضج صعب عليه بعد ذلك أن يغير شيئاً من عاداته وأخلاقه ! .

### تربيـة الإرادة الصلبة:

للمجتمع الدور الأساسي في تربية الإرادة، حيث إنه يرسى بعض الأعراف والتقاليد والنظم التي توضح الحد الأدنى المقبول من الانضباط والجدية والمثابرة . وكلما رقى المجتمع في سلم الحضارة، تعقدت مصالح الناس ومطالبهم الحياتية ، وباصطحاب ذلك تتعقد أيضاً معايير الأداء والانضباط ؛ وذلك كله يضع الإنسان في ظروف تتطلب منه المزيد من التحكم في رغباته والمزيد من العمل والعطاء .

لكن إذا لم تكن المسيرة الحضارية للمجتمع مهتمة بالهدي الرباني ومنضبطة بمناهيه ، فإن الفرد لا يتلقى آنذاك ما يصلّب إرادته على نحو صحيح ومتكملاً . وهذه الصورة نشاهدها في المجتمعات الصناعية عامة والغربية منها خاصة ، حيث الجدية والإرادة الحديدية في مجال العمل والإنتاج ، وحيث الاستسلام غير المحدود للرغبات والشهوات في كل ما يسمى (مسائل شخصية) .

مشكلة كثير من الشباب المسلم أنه يعيش في زمان صعب ، يتطلب منهم درجة عالية من الإرادة والفاعلية والانضباط وتجويد الأداء ، لكن مجتمعاتهم الإسلامية ، لا تساعدهم على ذلك ؛ فأوضاعها العامة ، لا تحفز أبناءها على الوصول إلى الرقي المطلوب ، بل كثيراً ما تخذلهم ، وتضع العقبات في طريقهم . وهذا يجعل كل واحد منا مطالبًا بأن يستمد من الله - تعالى - المعونة كي يستطيع النهوض بذاته دون انتظار المساعدة من الوسط الذي يعيش فيه . وإليك بعض ما يمكن أن يشكل أفكاراً وأساليب وأدوات في تربية الإرادة ، وذلك من خلال الآتي :

- بعض الناس يتعرض على عمليات تربية الإرادة بحجة أنها تحرمنا من التعبير الفطري وال الطبيعي عن أنفسنا، وذلك يفصلنا عن أعماق مشاعرنا، وتكويننا الداخلي، كما أنهم يرون أن الكبت والقمع للنفس، قد يلحق أضراراً بالغة بالتوازن العميق للشخصية.

والحقيقة أن تربية الإرادة حين تؤدي إلى نوع من البرمجة المحكمة للرغبة والسلوك، فإن شيئاً من ذلك المحذور، قد يقع، لكن حين تستهدف تقوية الإرادة وضع النفس في السياق الحياتي الصحيح - من غير عسف - فإن الوضع يكون مختلفاً؛ لأن الارتكاسات التي تنشأ عن الفوضى الوجودانية والسلوكية ذات ضرر هائل على المرء؛ وعلى سبيل المثال، فإن إدمان المخدرات، والانسياق خلف اللذة الجنسية، وعدم الانضباط في أداء الأعمال المهمة... تؤدي إلى تدمير الكيان الشخصي والاجتماعي للإنسان. ثم إن عون الله - جل وعلا - للمرء في تجاوز الصعاب، وإكرامه له بالهدایة كثيراً ما يتوقف على مجاهدة النفس، وحملها على بعض ما تكره. يقول الله - جل وعلا -: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِيَا لَنْهَدِيهِمْ سُبُّلًا وَلَنَّ اللَّهُ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩]. وقال: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةٍ يَهْدِونَ بِأَمْرِنَا لِتَاصْبِرُوا﴾ [السجدة: ٢٤].

- ليس الاستمرار فيما ينبغي أن نستمر فيه هو التحدي الوحيد الذي يواجه إراداتنا فهناك تحد آخر، ربما كان أكبر، وهو أن ننفذ الأعمال التي نرى أنها تستحق أن تُنفَّذ أولاً؛ فنحن مع الأسف ميالون دائمًا إلى القيام بالأعمال السهلة، وإن تلك غير مهمة، وتأخير الأشياء الصعبة، وإن تكون حيوية وخطيرة.

تحدث أحد رجال الأعمال الناجحين إلى عدد من زملائه يوماً قائلاً: إن في وسعهم أن يضاعفوا أرباحهم إذا فعلوا الأشياء التي يعرفون مقدماً أنه ينبغي أن يفعلوها. ولم يهز هذا التصرير الخطير شعرة في جسد المستمعين، مع أن هذه الفكرة تمثل إحدى القواعد الأساسية في تحقيق النجاح!

علينا أن ندرك عن طريق الخيال والوعي تلك الأشياء التي تستحق أن تكون في طليعة اهتماماتنا، وطليعة إنجازاتنا، وعلىنا بعد ذلك أن نتخد من القيام بوضعها موضع التنفيذ ميداناً لاختبار قوة إرادتنا، وميداناً لاكتساب تلك القوة. وإن ثمار أي تقدم ثابت في هذا الصعيد، ستكون مثيرة أكثر مما نتوقع.

- في تربية الإرادة لا بد من التدرج، فالالتزام بأعمال كبيرة مغري لكثير من الناس، لكن كثيراً ما يخفق الإنسان في الوفاء به؛ لذا فإن تدريب الإرادة ينبغي أن يبدأ بالالتزام النفس بالقيام بأعمال بسيطة وهينة. لنجاول أن نضيف إلى أنشطتنا اليومية والأسبوعية والشهرية نشاطاً صغيراً. وهذه في الحقيقة أفضل طريقة لتكوين عادات جديدة. إذا استطاع المرء الالتزام بما أضافه إلى نشاطه، فإنه يكون قد عوَّد نفسه البطولة على نطاق ضيق.

- كثيراً ما تجلّى قوة الإرادة في طول نفس الإنسان على المتابعة، ومن ثم فإنه يمكن تدريب النفس على المثابرة على بعض الأعمال التي تتضائق عادة من الاستمرار فيها، وسيكون من الجميل أن يعود المرء نفسه صلاة ركعتين طويتين، يقرأ فيها نصف جزء من القرآن مع الحرص على الخشوع. وكذلك قراءة جزء من القرآن دون التفات أو انقطاع. بل يمكن للمرء أن يقوم ببعض الأعمال التي لا تعني شيئاً بغية تقوية إرادته، وذلك كأن يقف على كرسي وذراعاه متشاركتان فوق صدره لمدة عشر دقائق. أو أن يحضر مئة عود ثقاب، أو مئة

قصاصه ورق، ثم يعمد إلى وضعها في صندوق بتؤدة وأنة.

- من المجالات المهمة ل التربية الإرادة حرمان النفس من شيء مما اعتادته، مما هو كمالي، ولا ضرر في الإقلال منه، كالامتناع عن نوع من الشراب، أو الحلوي المفضلة.

عادات الاستيقاظ من النوم مجال مهم لهذا، فكثير من الناس يستمتعون بالاستيقاظ المتدرج الذي قد يستمر أكثر من ساعة! وسيكون من الحميد أن يسر الإنسان نفسه على الاستيقاظ السريع فور النداء عليه، أو سماع جرس المنبه؛ فذلك يجعل المرأة يشعر بقوة الإرادة، كما أن الاتجاه الذهني عند الاستيقاظ كثيراً ما ينعكس على عمل اليوم كله.

العادة هي : كل عمل يتكرر من غير تدخل من جانب الإرادة، وأكثر عاداتنا - الحميد منها والمذموم - يكتسب عن طريق التربية. والتخلي عما ينبغي أن نتخلى عنه منها، لا بد أن يتم عن طريق تدخل الإرادة. لنجاول دائماً أن نضفي على عاداتنا نكهة الإرادة الوعية، حتى لا نقع في فخ الرتابة التي هي عدو لدود للإرادة الحرة، وحتى نشعر بالتمكن من تسخير حياتنا فيما هو خير. وقد قال الفقهاء: إن التية الحسنة تحول المباحثات إلى عبادات.

وسيكون من المهم أن نجاول إحلال عادة حسنة في موضع عادة قبيحة؛ فالمطلوب من الذي تعود الجار بالشكوى من سوء الأحوال ليس أن يكف عن ذلك، ويصمت، بل أن يتعود التحدث بنعم الله - جل وعلا - الثناء عليه، وتذكر الأشياء الجميلة الموجودة في حياته. والذي تعود كثرة النوم، لا يطلب منه الإقلال منه فحسب، بل عليه أن يتعود استخدام ما يفيض من الوقت في عمل نافع بعد أن تخلص من النوم الذي لا حاجة له وهكذا... .

- الابتكار والإبداع، من أهم سمات الإرادة القوية؛ ولذا فإن تدريب الإنسان نفسه على إبداع بعض الأشياء، هو في الحقيقة تدريب على تقوية الإرادة. القدرة على الابتكار، هي القدرة على إيجاد شيء من لا شيء، أو هي إيجاد شيء رائع من شيء أو أشياء تافهة؛ فهل يشك أحد أن في اللوحة الرائعة

شيئاً هو أكثر من القرطاس والألوان والإطار؟

الميل إلى الإبداع يولد مع أكثر الناس بدرجات متفاوتة، ولكنه يظل دفيناً نتيجةً للإحساس بالنقص، أو ضالة الثقافة، أو عجز التربية والبيئة المحيطة... لا ينبغي أن يُظن أن الإبداع هو ناتجٌ إلى للموهبة، فالشواهد الملجمة تؤكد أن المثابرة وحسن إدارة الإمكانيات المحدودة أعظم أثراً في إيجاد الأشياء المبتكرة من الومضات الذهنية أو الإمكانيات العقلية الفائقة<sup>(١)</sup>. ليحاول كل منا أن يعتن نفسه من ريبة التقليد، وأن يشق لنفسه طريقاً في الحياة، يضفي عليه التميز، وليحاول أن يعمل عملاً فذاً يضع عليه لمساته الخاصة، ويصب فيه ما ينفرد به من رؤى ونماذج وإمكانيات ومواهب... وبمجرد العزم على فعل ذلك تكون قد بدأنا مرحلة انتصار الإرادة.

- ليحاول من يريد تقوية إرادته أن يتخد من بعض الشخصيات الناجحة والمتفوقة مثلاً أعلى؛ فمعظم الناجحين، يملكون قوة الإصرار على المضي مهما كانت الصعاب. وقراءة سيرهم أو الاتصال بهم، ومعرفة أخلاقهم وعاداتهم... كل ذلك يجعل المرء يقتدي بهم، ويقتدي بهم؛ وإذا ما عثر على بغيته فإن سيرهم ستتشكل له البيئة الجديدة والمساندة في دعم إرادته وتقويتها. وتاريخنا الإسلامي غني جداً بالرجال الأفذاذ الذين صنعوا العجائب في أسوأ الظروف، وحسبك بسيرة النبي ﷺ وسبير أصحابه الكرام، ففيها ما يكفي ويغنى، وفيها.

## ٦ - حسم الصراع الداخلي :

لكل منا طاقاته وإمكاناته، إلى جانب التزاماته وواجباته، بالإضافة إلى أهدافه وطموحاته ومصالحه... وكثيراً ما يجري صراع شديد داخل نفوسنا حول أجزاء هذه الشبكة النفسية المعقدة، صراع متعدد الوجوه، متفاوت الأشكال والوتائر. الصراع الداخلي مزعج للغاية، حيث تتشتت بصاحبها السبل، وتغشى أهدافه عتمة التردد، كما يضطرب سلوكه وموافقه. ويفوت الصراع كثيراً من

(١) يقول أحد المفكرين: إن الذكاء لا ينفع الذين لا يملكون سواه شيئاً.

الفرص ، إذ إنه أكبر عائق في وجه اتخاذ القرارات المهمة .

من الضروري للمرء أن يتعلم حسم الصراع الذي يدور في نفسه ، وبما أن الصراع يتجدد مع تجدد المواقف الحياتية المختلفة ، فإن من المهم أن يكون للإنسان أصوله وأساليبه ومعاييره الخاصة في ذلك . وأنتصور أن مما يفيد في تحديد ذلك ما يلي :

- في داخل كل منها شخصيات عدة ، وعليه مسؤوليات متعددة ، ولا بد عند حسم الصراع من إعطاء كل جانب حقه من الوقت والاهتمام والجهد . ولدى الإنسان قابلية شديدة للانجذاب ، مما يستوجب الانتباه والحذر . إن الله - جل وعلا - حقوقاً يومية ، لا بد من أدائها . ولثقافة الإنسان وجسده ووظيفته وأهله وإخوانه . . . حقوق لا بد أيضاً من القيام بها . والخلل الذي يحدث في مراعاة هذه الحقوق لا يظهر أثره على المدى القصير ، لكن إذا استمر مدة طويلة ، فإن عواقبه تكون وخيمة . قد تبدو بعض الأمور مهمة في بعض الأحيان ؛ مما يستوجب أن نوجه إليها عناية أشد ؛ وهذا طبيعي ، لكن في الأوضاع العادلة والعادمة يجب أن يحسم الصراع دائماً لصالح التوازن والاعتدال .

- عندما نريد حسم الصراع داخل نفوسنا حول مشروع أو عمل أو موقف أو اختيار شيء ما ، فإن من المهم أن نحسمه لصالح المبدأ ، وليس المصلحة ، ولحساب الآجل ، وليس العاجل ، وال دائم وليس المؤقت .

وإذا تشاجر في فؤادك مرة أخرى فاعمد للأعف الأجمل  
وحسم الصراع على غير هذا النحو ، لا يعد حسماً ، بمقدار ما هو بداية مشكلات وتوترات جديدة . والمسلم مستقبلي الرؤية والحسن والهم والمنهج ، ولا بد أن ينحاز في النهاية إلى ما ينسجم مع ذلك .

- من المفيد للمرء أن يجمع المعلومات المتعلقة بالمسألة موضوع التزاع قبل اتخاذ أي قرار . كما أن من المهم استقصاء وجهات النظر المتعلقة بها ، والاستفادة من نصح ذوي الحكم والتجربة ؛ ولكن عند الأخذ برأي واحد منهم ، فينبغي أن

يتم ذلك وفق ما يستشعره المرء في نفسه: «استفت قلبك وإن أفتاك المفتون». وسيكون من الضرر أن نحسم صراعاتنا بعيداً عن بصيرتنا الداخلية بسبب الرضوخ لمكانة من نستشيرهم أو مركزهم أو خبرتهم، أو أي سبب آخر.

- لا بد لجسم أي صراع إذا ما أريد له أن يفلح من أن يتم في ضوء الإمكانيات المتاحة؛ إذ إن هناك من يشعر بوطأة الحيرة والتردد، فيحاول الخلاص، واتخاذ قرار أي قرار مهما تكون الظروف والأحوال. وحين تسير الأمور على هذا النحو، فإن إنهاء الصراع يكون كحال من يداوي عيناً بقلعها!

نحن نتحرك دائماً في أجواء مزدحمة، وذات مطالبات متناقضة؛ ولذا فلا بد من التريث عند اتخاذ أي قرار، ولا بد من حساب تكاليفه وتباعاته؛ حتى لا نخرج من أزمة إلى أزمة، ومن حيرة إلى أخرى.

وفي الختام أود أن أقول: إن وجود الصراع شيء طبيعي، ودليل حيوية المرء، ورهافة إحساسه، ما دام ذلك الصراع تحت السيطرة، وما دمنا نعرف كيف نديره إن لم نعرف كيف نحسم أمره.

#### ٧- كافئ نفسك :

العيش في الزمان الصعب، يتطلب أن نحسن كلّ شيء في حياتنا، وهذا القدر الهائل المطلوب من التحسين، لا يمكن أن يتم دون مضاعفة الجهد، ودون الكثير من الضغط على النفس، ودون المزيد من التنظيم وتأجيل الرغبات... وهذا كلّه يعني زيادة أعبائنا النفسية.

مهما كان أحدهنا قوي الشكيمة، ماضي العزيمة، فإن لتحمله في النهاية حدوداً. وعدم الانتباه لتلك الحدود، قد يفضي إلى أن ننفض أيدينا في النهاية من كل برامج التطوير والتحسين. وقد يفضي إلى أن نعمل كثيراً، ونتج قليلاً، وذلك عندما يجثم الملل والسام على صدورنا، وعندما لا نستمتع ببعض ثمار الجهد المضني التي نبذلها. وليس المقصود من مكافأة النفس المساعدة على تحمل الضغوط النفسية فحسب، وإنما إيجاد بيئة تساعد على تغيير العادات والاتجاهات

الفرعية التي نرحب في التخلص منها؛ فالوقت المملوء بالجذب والمهام يقوّض مقدرتنا على التطور، ويضعف من استجابتنا لدعائِه؛ لذا كان لا بد من أن يتبع كل منا نظاماً يكفي من خلاله نفسه كيما يستطيع الاستمرار والنمو على الوجه المطلوب. ونقتصر في مكافأة النفس ما يلي:

- لا ريب في أن مكافأة النفس حتى تؤتي ثمارها، ينبغي أن تكون (مشروعة)، ولا بد كذلك أن تكون (آمنة) لاتسبّب حدوث مشكلات شخصية أو اجتماعية، فالذى يكفي نفسه بتناول بعض الوجبات الشهية المؤذية لصحته، يكون قد اختار المكافأة الخاطئة. والذى يكفي نفسه بالسفر مع أصدقائه؛ مما يسبب له مشكلات عائلية، يكون قد فعل مثل ذلك.

- لا بد لمكافأة النفس حتى تؤدي وظيفتها من أن تكون (ممتعة). ويمكن إلى جانب ذلك أن تتخذ منها عنصر هدم لبعض العادات السيئة، أو عامل تعويض عن أشياء، نشعر بالعزوز إليها؛ وعلى سبيل المثال فإن أحسن مكافأة لمن تعود أن يعمل وهو متواتر أن يعيد نفسه بساعة هادئة، يسترخي فيها. وأحسن مكافأة لمن تعود أن يقوم عن الطعام بسرعة أن يعيد نفسه بالبقاء دقائق إضافية على الإفطار، كما أن المكافأة المفضلة لمن تعود موافقة العمل الكثيف، أن ينظم لنفسه رحلة أو إجازة، وهكذا . . .

- لنستخدم المكافآت للقيام بالأعمال غير المحببة، فإذا كانت (القراءة) ثقيلة على نفسي فإنه سيكون بإمكانني أن أعد نفسي بنصف ساعة راحة بعد كل ساعتين أقرأ فيما. ويمكن أن أعد نفسي بزيارة لأحد الأقرباء، أو بتنزهه قصيرة عند إتمام قراءة الكتاب الفلاني . إننا بذلك نمارس نوعاً من الحيلة على أنفسنا، كما يفعل صانعو الدواء حين يضيفون إلى المادة الفعالة فيه شيئاً حلواً، يجعل تناولها مستساغاً.

- المكافأة الفعالة، هي التي تأتي بعد إنجاز العمل مباشرة، وإنما تفقد قيمتها على الحث، وقدرتها على كسر الحاجز والعوائق النفسية. بعض الناس لا يتأنّى في مكافأة نفسه، وإنما يماطل أيضاً، وقد يخلف الوعود الذي قطعه على

نفسه، مما يقلل من حجم الاستجابة للمكافآت الموعودة في المستقبل.

- التنويع في مكافأة النفس أمر مطلوب، إذ إن الإنسان ملول بطبعه، ومهما كان نوع المكافأة محبياً، وأثيراً لدى النفس، فإن تكراره يجعله باهتاً في النهاية، وغير ذي معنى؛ لذا فالكافأة قد تكون أحياناً بتناول وجبة شهية، أو التحدث في الهاتف مع صديق، أو فيأخذ إجازة، أو شراء شيء جميل... .

- الاستراحات أثناء العمل مهمة جداً لإبعاد الإجهاد والسام، فإذا جعل المرء العشر دقائق الأخيرة من كل ساعة عمل للاستراحة، وكسر الرتابة، فإنه سيجدد نشاطه، ويستعيد حيويته، وينطلق بروح جديدة.

إن المهم دائماً ليس أن نعمل كثيراً، ولكن أن ننتج كثيراً، وأن نحافظ مع العمل الكثيف على حيويتنا، وعلى قدرتنا على الاستمرار مدة طويلة، وذلك لا يكون إلا من خلال الاستراحات القصيرة والطويلة... .

#### ٨- السيطرة على الانفعالات:

المواقف والأشياء والتصرفات والصور والذكريات... التي تحرك انفعالاتنا لا تكاد تحصى، ولا تكاد تنقطع في أوقات اليقظة. والانفعالات منها ما هو إيجابي، مثل الحب والإعجاب والاحترام والاهتمام بالفضائل... ومنها ما هو سلبي، مثل الخوف والبغض والغضب والرغبة في الانتقام... وقد أوجد البارئ - جل وعلا - هذه الانفعالات في النفس البشرية من أجل حمايتها وتوازنها، وبعث الحيوية فيها؛ فدورها الأساسي إيجابي، لكن إذا تجاوز أي منها حدود (السواء) فإنه يتحول إلى عامل سلبي، قد يهدم الشخصية كلها.

هناك ما يشبه الاتفاق على أنه لا ينبغي إصدار أحكام أخلاقية على الانفعالات، فالإحساس بها، مثل الإحساس بالبرد أو الخمول، لكن الذي يتوجه إليه الحكم الأخلاقي، هو (السلوك) أو التعبير عن تلك الأحساس والعواطف.

إن اعتقاد المسلم بأن كل ما يصيبه من مصائب ومكدرات بقضاء الله وقدره، واعتقاده بأن ما يأتيه من خير وفوز ما هو إلا شيء مؤقت وزائل، وأن

المصائب يجب أن تقابل بالصبر، والنعم بالشكر، إن كلَّ ذلك يمنع شخصيته درجة عالية من التوازن والتماسك، وقد قال الله - جل وعلا - : ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُؤْمِنٍ إِلَّا فِي أَذْرِقٍ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ لِكِنَّا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَوْهُ إِيمَانَكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَحُورٍ﴾ [الحديد: ٢٢ ، ٢٣].

التخلق بأخلاق القرآن والاهتداء بهديه، يجعل ما بداخل الإنسان أعلى وأقوى من طوارئ الأحداث وانعكاساتها الشعورية المختلفة، وهذا ما نلمسه في شخص النبي ﷺ وسلوكه وتعامله؛ فحين دخل مكة فاتحةً دخلها وقد أصدق صدره بمقدمة رحله تواضعاً وإيجاناً وشكراً لله - تعالى - على نعمة الفتح . ويقول خادمه أنس بن مالك - رضي الله عنه - : «خدمت رسول الله عشر سنين، مما قال لي أَفْ قَطُّ ، ولا قال لشيء فعلته : لم فعلت كذا؟ ولا لشيء لم أفعله : ألا فعلت كذا». وفي رواية : «خدمت رسول الله ﷺ بما دريت شيئاً وافقه ولا شيئاً خالفه رضي من الله بما كان».

مشكلة الانفعالات أنها حين تتجاوز الحدود الطبيعية ، تسبب للمرء عدداً من المشكلات ، منها أن الميل الشديد إلى أمر من الأمور ، كالتفور الشديد منه ، يشوش رؤيتنا للخيارات المتعلقة به ، والظروف المحيطة به ، والمآلات التي قد يفضي إليها ، واتخاذ قرار بشأنه ؛ إذ من النادر أن نتمكن من إصدار أحكام عقلية منطقية وموزونة في حالة طغيان الانفعال الإيجابي أو السلبي ، فالانحياز ، هو سيد الموقف :

وعين الرضا عن كلّ عيْبٍ كليلة كما أنّ عين السخط تُبْنِي المساوايا وإلى جانب هذا فإن الانفعالات القوية ، تفسد كثيراً من العلاقات بين الناس ، ففي حالة الحب أو الخوف الشديد ، يشعر الطرف الآخر في العلاقة بعدم التكافؤ . وفي حالة الغضب ، يشعر بأن علاقته مع رجل أحمق كانت غلطاً . . . والانفعالات الشديدة - بعد هذا وذاك - أقوى معول يمكن أن يهدم (الإرادة)

ويشهو تجلياتها في السلوك ، مما يوجب على الواحد منا أن يتعلم بعض الطرق التي تمكّنه من التعامل الجيد مع انفعالاته .

### كيف نسيطر على الانفعالات؟ :

إننا حين نحاول السيطرة على انفعالاتنا ، تكون قد شرعننا في استعادة التوازن بين العقلانية والعواطف . ومعنى هذا أن السيطرة على العواطف لا تعني كبتها ، والخلص منها ، وإنما إيقافها عند حدود معينة ، بحيث لا تؤثر على المحاكمة العقلية والموقف العقلي للشخص . ولعل مما يساعدنا على السيطرة على الانفعال ما يلي :

- أول خطوة على طريق السيطرة على الانفعال ، تتمثل في الاعتراف به ، وإدخاله في منطقة الوعي ، إذ إننا كثيراً ما نكون غافلين عن انفعالاتنا ، وانفعالات غيرنا ، فالخوف والإحباط والغضب الشديد والحب الشديد ، يمكن لكل واحد منها أن يُلْمِ بنا في أي وقت ، وبيداً في التأثير في سلوكنا دون إدراك منا لما يحدث . وربما شاهد جليسي علامات الغضب أو الميل المبالغ فيه على حركاتي وأقوالي ، وأنا غافل عنها تماماً . حين أمتدح كل شيء في حياة شخص ما ، وأحاول أن أدافع عن جميع تصرفاته ، وحين أحارُل تفسير أخطائه تفسيراً يخالفني فيه من حولي . . .

فإنَّ كل ذلك دليل على أن ميلي إليه ، قد خرج عن حد المألوف ، وبات على أن أعيد الأمر إلى نصابه . وفي المقابل ، فإني حين أشعر في موقف من المواقف بتقلصات في معدتي ، أو أجده أن راحتي نديتان أو أن عضلات فكي منقبضة ، أو قمت بتجمّع قبضتي ، أو بتُّ أقبض على الأشياء بإحكام ، أو أرفع صوتي ، وأنتوسع في مقاطعة محدثي . . . فهذا دليل واضح على أن انفعال الغضب ، قد تملكتني ، وصار من الضروري عمل أي شيء للحد منه .

- لنجاول في حالة طغيان نوع من الانفعال تذكّر الصور والمواقف والخصائص المضادة للحالة التي نحن فيها؛ ففي حالة الانزعاج من مصيبة ، حلّت بأحدنا؛ فإن عليه أن يتذكّر مقدار ما مئّعه الله - تعالى - به من السلامة

والعافية في الأيام الماضية، وأن يتذكر أيضاً الشيء الكثير الذي بقي له بعدها: «إن أخذ فقد أبقى».

كما أن عليه أن يتذكر المثوبة التي تنتظر الصابرين المحتسبين، والعواقب الحسنة التي يمكن أن تنتج عنها. في حالة الحب الشديد يتذكر الإنسان سلبيات من يميل إليه، ويكتيل له المدائح.

وحيث تسسيطر على المرء مشاعر الإحباط واليأس والإخفاق، فعليه أن يتذكر الأحداث السارة في حياته، والنجاحات التي حققها، وأن يقارن نفسه بمن دونه حتى يستشعر الخير الذي هو فيه. في حالة الحقد الشديد على شيء، أو التقرز منه، أو الاستخفاف به، فإن علينا أن نتذكر ما عسى أن يكون له من ميزات وخصائص مشرقة وفضائل، وذلك حتى نوجد مشاعر جديدة، تخفف من حدة المشاعر السلبية.

ويذكرون في هذا السياق أنَّ عيسى -عليه السلام- مرَّ مع نفر من أصحابه على شاة ميتة، فجعلوا يتحدثون عن قبح منظرها وتنرن رائحتها... فقال لهم: لم يذكر أحد منكم أن أسنانها شديدة البياض! حين نبحث عن منظور جديد للأشياء، فإننا سنؤثِّر في انفعالاتنا على نحو ما.

- سيكون من المفيد في هذا الشأن أن نحاول الخروج من فلك الانفعال بتغيير الوضعية، والحيلولة دون انعكاسه على السلوك. في حالة الغضب -مثلاً- يطلب من الغضبان أن يصير إلى وضعية تحول بينه وبين الانتقام؛ وقد ورد في الحديث الشريف: «إذا غضب أحدكم وهو قائم، فليجلس، فإن ذهب عنه الغضب، وإلا فليضبط معه».

ومن تغيير الوضعية أيضاً اللجوء إلى السكوت باعتباره نوعاً من إيقاف الغضب عند حده. وفي الحديث: «إذا غضب أحدكم فليسكت» قالها ثلاثة.

كما أن الوضوء والغسل، مما ينصح به في حالة الغضب كذلك، وقد ورد في الحديث: «إذا غضب أحدكم فليتووضأ». ويمكن للغضبان أن يغادر المكان، أو يغير مجرى الحديث الذي أثار غضبه، وهكذا... .

- المعالجة العقلية ذات أثر جيد في السيطرة على الانفعالات ، فبعض ردود أفعالنا الانفعالية ليس غريزياً ، ولكنه عادات أخذناها عن أسرنا وأصدقائنا ، حيث تعلم الكثيرون منها - عندما كانوا أطفالاً - أن الثورات الانفعالية ، توجه إليهم الانتباه ، أو أنها أسلوب مفهوم وقبول للتعبير عن الغضب وخيبة الأمل . ولعلهم يحملون معهم إلى سن الرشد الاعتقاد الضمني بأنهم يحصلون على ما يريدون إذا كانوا حادّي المزاج ، يصرخون ، ويضربون الأرض بأرجلهم ، ويصفقون الأبواب ...

ويعتقد كثيرون أيضاً أن رفع الصوت والظهور بمظهر الضعف سيجعلهم يربحون قضيّتهم مع خصومهم ؛ وكأن الانفعالات الحادة ، صارت وسيلة ابتزاز وقهار للحصول على أشياء غير مشروعة ؛ لكن هؤلاء ينسون أن الاتكال على هذا الأسلوب ، يجعل صاحبه يظهر بمظهر الضعيف والأحمق الذي لا ينبغي أن يلتفت إليه ؛ كما أنه على المدى الطويل ، يفقد قيمته في تغيير آراء الآخرين ، وكسب عواطفهم . وقد يتسبب هذا الأسلوب في تحقيق بعض المكاسب الآنية ، لكنه على المدى الطويل ، يترك انطباعات سيئة ، لاتخدم مصالح صاحبه .

على المجتمع أن يحرم الذين تعودوا الانفعال المصطنع من قطف ما يرمون إليه من ثمار وأن يتتجاهل ذلك بغية الحد منه .

- لنشاور غيرنا في الموقف الذي ينبغي اتخاذه تجاه الأمر الذي سبب لنا انفعالاً حاداً ، إيجابياً كان أم سلبياً ؛ فالكثير من الخطأ يمكن في هذه الحالة في التصرف المنفرد . وإذا تعود الإنسان أن يشاور غيره ؛ فإنه يریح من غير وجه ، حيث إنه قد نجح في تأخير اتخاذ قرار في حالة انفعالية ، مما يعني تأخير المواجهة ، ومنح النفس فرصة جديدة . ثم إن المشاورة تجعلنا نرى الأشياء من زاوية جديدة ، وذلك يجعل مواقفنا وقراراتنا أكثر حكمة واتزان . واعتراض المشاورة بعد هذا وذاك ، يعني أننا نعطي الأمور الصعبة ما تستحقه من الوقت والاهتمام ، وفي ذلك خير كثير .

- عصرنا عصر الضغوط والمطالب المتزايدة؛ والجملة العصبية لدى كل واحد منا لها في النهاية طاقة محدودة على التحمل؛ ولذا فإن المتوقع أن ترتفع وتيرة الانفعالات المختلفة لدينا، وهذا يفرض علينا أن نتعلم كيف نخفف عن أنفسنا الضغوط. والحقيقة أن ذلك يحتاج إلى نوع من إعادة البرمجة الشخصية، كما يتطلب أن نستخدم ما لدينا من خيال وإرادة في تحسين قدرتنا على المقاومة. ونحن بحاجة إلى جانب هذا إلى أن ندرب أنفسنا على (الاسترخاء) وإلى تحطيط أعمالنا بطريقة أكثر كفاءة، حتى نقلل من المفاجآت غير السارة، كما أنها محتاجون إلى المحافظة على صحتنا الجسدية، والترفيه عن أنفسنا في إطار من المشروعية والاعتدال.

أضف إلى هذا حاجتنا إلى أن نملك الشجاعة على رفض الالتزام بأعباء لا نستطيع القيام بها، والابتعاد عن الأشخاص الذين تُشعرنا وضعيتهم العامة بالإحباط.

وبعد؛ فإن السيطرة على الانفعالات، لا تعني كبتها، ولكن تعني حسن التعبير عنها، وحسن تجسيدها في سلوكاتنا. والله الموفق والمعين.





البَابُ الرَّابِعُ

الْعَيْشُ  
فِي

الْمَنَازِلِ الصَّحِيفَةِ

البعدُ الْخُلُقِيُّ وَالبعدُ الْبَدَئِيُّ وَإِدَارَةُ شُؤُونِ الْعَيْشِ



## الفصل الأول

### تجديد البعد الخلقي

القاعدة الروحية الخلقية :

إذا صح القول : إن الذات الإنسانية طبقات ، بعضها فوق بعض ، فإن أعمق تلك الطبقات هي طبقة (الروح) ذلك بعد الفسيح المدى ، الشفاف جداً ، والمهم جداً ، والمهم جداً .

ويبدو أن البشرية ستغادر هذه المعمورة دون أن تقف على حقيقة الروح ، وهذا ما نلمسه من قوله - جل وعلا - : « وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرٍ رَّبِّيْ وَمَا أُوتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قِيلًا » [الإسراء : ٨٥] .

هذا الجانب من شخصية الإنسان ، كان يحتل على مدار التاريخ مركزاً محورياً في حياة الناس ، وهذا واضح جداً في كثير من النصوص القرآنية والنبوية ، لكن (الروح) في العصور الحديثة فقدت الكثير من الأرض التي ربحتها في الماضي ، وصار يُنظر إلى كثير من قضياتها على أنه نوع من الخرافات والوهم . وبسبب من التوجه العلمي والفكري العام الذي ينشره الغرب في أنحاء المعمورة ، صار الإنسان الحديث ، يقبل دون جدل أن الاهتمام الأساسي ، ينبغي أن يوجّه إلى الطاقة والمادة المعروفتين ، وصار يُعتبر عن الروح في كثير من المراجع بأنها الوعي أو الصورة الذهنية للمدركات أو المعنى . . . وهذا كله أدى إلى تواري الخطط والتنظيمات التي تدعم الجوانب الروحية والخلقية في معظم الأحيان .

وإذا كان هذا مفهوماً في أمم وشعوب يغلب عليها الإلحاد ، فإنه ليس

مفهوماً ولا مقبولاً في أمة تعطي عقيدتها الأولوية للبناء الروحي والقيمي والسلوكي ، و تعد الانتصار على صعيده ، هو الانتصار الحقيقي ! .

من الواضح أن الحضارة المادية الحديثة ، قد قدمت كل رهاناتها للإنتاج الصناعي والارتقاء المادي ، و حين تناقص إمكانيات النمو المادي - وهذا شيء قادم لا محالة - فإن الإنسان سوف يلتجأ إلى الروح مرة أخرى ؛ ليستمد منها طاقة الإبداع والتكيّف مع الظروف الجديدة ، لكنه سوف يجد أنه قد هدم كل المنابع الثرّة التي يمكن أن يرتوى منها ، وسيجد نفسه آنذاك مفلساً من المادة والروح معاً .

إن القاعدة الروحية الأخلاقية في أي مجتمع هي التي تحمل الأثقال التي تولد من طبيعة الحياة المادية والاجتماعية ، وعن الانكسارات التي تصاب بها الأمة في ميادين الحياة المختلفة . و حين خطط لهذه الأمة أن يجعل القيم الأخلاقية والروحية في مرتبة متدنية من اهتماماتها ، أخذت أخلاقها وقيمها في التراجع ، كما فقدت الكثير من شفافيتها حين واجهت ضائقات العيش وشح الموارد ، حيث لم يجد كثير من الناس السند الأخلاقي الذي يساعدهم على الصمود في وجه المغريات والمحفزات على الانحدار .

الحضارة الإسلامية كانت غنية في جميع جوانبها ، لكن الذي كان يميزها عن غيرها ذلك الطابع الروحي الأخلاقي الذي كان يسرّيل كل الأنشطة الحضارية . والحقيقة أن الجاذبية التي تتمتع بها القرون الأولى من تاريخ الإسلام ، تنبع على نحو أساسى من طابع الاستقامة والنبل والتضحية والصفاء والتضامن الأهلي الذي كان يطبع الحياة العامة ، وليس من التفوق في الحروب أو العلوم أو العمران .

قد آن لنا أن ندرك أنه لن يكون بإمكان أفضل النظم الاجتماعية ، ولا في إمكان أقسى العقوبات الصارمة أن تقوم الأعوجاج ، ولا أن تملأ الفراغ الناشئ من ذبول الروح وانحطاط القيم ، فالعقوبات لا تنشئ مجتمعاً ، لكنها تحميه . والنظم مهما كانت محكمة ومتقدّنة لن تحول دون تجاوز الإنسان لها ، وتأوي لهما على نحوٍ يفرغها من جلّ مضامينها ؛ وكل الحضارات المندثرة ، تركت تنظيماتها

وأدوات ضبطها خلفها شاهدةً على نفسها بالعجز والعمق.

المنظومة الروحية والخلقية بهذا وذاك، هي التي تضبط سلوك الفرد من الداخل، حيث المساحات الشاسعة التي تعجز عن تغطيتها النظم والأعراف والتقاليد... ومن ثم فإن وظيفة (الخلق الكريم) أن يردع أصحابه عن استغلال مساحات (الفراغ القانوني) على وجه سيئ، يضر بالفرد نفسه أو بمجتمعه. إن الحالة الروحية الخلقية، هي المرأة التي تعكس عليها عقيدة المجتمع وظروفه وأوضاعه العامة، ومن ثم فكما أن الأخلاق السامية، تساعد المجتمع على تجاوز الكثير من محنة، فإن أزمات المجتمع الفكرية والسياسية والاقتصادية...، وما يتحصل منها من وعي المجتمع بذاته، تعكس بصورة واضحة على أخلاق الناس، وتعيد ترتيب سلم القيم لديهم.

حين يصاب مجتمع بالسلل الأخلاقي، فإنه يفقد فاعليته العقلية والاجتماعية مع أن إمكاناته الحضارية قد تكون في نمو وتوسيع، إلا أن إرادته الحضارية تكون مكبلة بالأهواء والشهوات والمطامع الشخصية، وهذه الحالة تستفحل اليوم في طول العالم وعرضه: المزيد من القوة وتعاظم القدرة، إلى جانب المزيد من ضعف الإرادة والمبادرة!

إن نواة القاعدة القيمية الأخلاقية، تتمثل في شفافية روحية تمنح حياة الفرد معنى جديداً، وتصبِّغ أنشطته كلها بصبغتها، وهذه الشفافية، تستمد كينونتها من معين الإيمان بالله - جل وعلا - والصلة به، وإن الشفافية الفطرية التي يتمتع بها بعض الناس تظل مهددة بقتامة المعاصي، والقلق على المصير، وأوضار التزعة المادية؛ وهذا يعني أن الإيمان العميق والمصحوب بالالتزام بالسلوك الإسلامي يشكل الضمانة الأساسية لاستمرار التألق الروحي الفطري، والمكتسب من خلال الأنشطة العبادية المختلفة.

إن عماد الشفافية الروحية، هو حب الله - تعالى - الذي يستحق وحده كمال المحبة، فهو المتصل بجميع صفات الكمال، المتنزّه عن جميع صفات النقصان، وهو الذي أسدى الخير، وتكرّم على عباده بما لا يحصى من النعماء: ﴿وَلَن تَعْدُوا

**نِعْمَةُ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ**» [النحل : ١٨].

هذه المحبة ، لا تتحقق في فراغ ، ولا ينفع فيها الادعاء المجرد ، وإنما هي إجلال الله - تعالى - ورجاء لما عنده ، وخوف من عواقب المعااصي والمخالفات ، إنها استجابات وجدانية وسلوكية لمحبوبات الله من الأقوال والأحوال والأعمال ، قال - سبحانه - : «**يَتَبَّأَّلُهُمَا الَّذِينَ مَأْمَنُوا مَنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ مُّجْهَزِينَ وَمُجْهَزُهُمْ أَذْلَّهُمْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْرَقُهُمْ عَلَى الْكُفَّارِ يَجْهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةً لَّا يَعْلَمُونَ**» [المائدة : ٥٤].

وتلك الاستجابات هي الطريق إلى محبة الله - تعالى - لعبد ، وحين تحصل تلك المحبة ، فإن أخلاق العبد كلها تتغير ، كما أن حياته كلها تمسي مغمورة بلطف الله ورضاه وتوفيقه على نحو ما ورد في الحديث القدسـي : «**وَلَا يَزَالْ عَبْدِي يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أُحِبَّهُ كَنْتُ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ، وَيَدِهِ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرَجْلِهِ الَّتِي يَمْشِي عَلَيْهَا، وَلَئِنْ سَأَلْتَنِي لَأُعْطِنَنِي، وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَأُعْذِنَنِي**».

الإشراف الروحي شديد الحساسية ، فلا بد من مراعاته وتعاهده في إطار من الشريعة السمحـة وأدابها على الصعيد الشخصـي والاجتماعـي ، وبذلك وحـده تتأسس القواعد القيمية كلـها ، وتولد إمكانـات التجـديـد الـخلـقي . إن أعظم المعارـك يتم خوضـها وحـسمـها في حـجـرات صـامتـة دـاخـلـ الروـح ، فـفيـها تـصـنـعـ الـانتـصارـاتـ والـهزـائمـ الـكـبـرىـ ، وأـسـاسـ النـجاـحـاتـ الشـخـصـيـةـ هوـ نـجـاحـ روـحـيـ فيـ المـقامـ الأولـ .

### **خلق وسلوك جديـدانـ :**

لم يكن العيش في زماننا صعبـاـ إـلاـ لأنـهـ عـصـرـ الأـزمـاتـ وـالـمشـكـلاتـ؛ فـمعـ وجودـ الـوـفـرـةـ فيـ أـشـيـاءـ كـثـيرـةـ هـنـاكـ شـحـ متـزاـيدـ فيـ المـوارـدـ وـفـرـصـ الـعـملـ، مماـ يـتـطـلـبـ منـ الـمـسـلـمـ الـذـيـ يـنـبـغـيـ أنـ يـعـيـشـ عـصـرـهـ باـسـتـقـاماـةـ وـكـفـاءـةـ أـنـ يـكـونـ عـلـىـ استـعـداـدـ للـتجـديـدـ فـيـ أـخـلـاقـهـ وـسـلـوكـاتـهـ وـعـادـاتـهـ. وـلـاـ يـعـنيـ هـذـاـ بـالـطـبعـ أـنـ لـكـ زـمانـ

أخلاقه الخاصة، وإنما يعني نوعاً من التركيز على بعض المفاهيم والمفردات الأخلاقية والسلوكية التي تساعد على الاستجابة لتحديات العصر، في إطار من الثوابت والقيم الإسلامية العتيدة.

ولعلي أنوّه إلى أن كل ما سندكره، وما ذكرناه عن تحسين اللياقة الشخصية، وعن تحسين العلاقات مع الناس، وعن التأثير في الآخرين... إن كل ذلك يوزن بمقصد المرء ونيته، فكل أشكال القوة والنفوذ والكفاءة، يمكن أن تسحر في نصرة الحق وإشاعة الخير، كما يمكن أن تستخدم في البغي والعدوان وتحقيق أهداف غير مشروعة. وعقيدة المسلم تدفعه في أكثر الأحيان إلى أن يحاول تحقيق مصالحه في إطار من قيمه ومبادئه، كما تدفعه إلى توخي العدل وإحقاق الحق، ونشر الخير بين الناس، وهذا هو بالضبط ما تتطلبه المواجهة الجيدة للصعوبات التي نواجهها على مستوى الفرد، وعلى مستوى الجماعة. ونحن لا نستطيع أن نتحدث هنا عن كل نواحي التجديد الخلقي والسلوكي، فلنقتصر إذن على ما نراه أكثر أهمية من خلال النقاط التالية:

#### ١- التمسك بالسنة :

النبي ﷺ هو النموذج الذي على المسلمين أن يحاولوا تقليده في جميع شؤون حياته، مما لم يفعله بحكم بشريته، ومما ليس من خصائصه. وكتب السنة صورت لنا هديه - عليه الصلاة والسلام - على نحو تام. ومما هو ملموس في ذلك الهدي صلابة في الحق لا تعرف الملايين، وخروج من حظوظ النفس لا حدود له، والسير على هدي القرآن الكريم في كل كبيرة وصغيرة. التمسك بالسنة لا يعني الجنوح إلى ما هو أكمل وأجمل في جميع أنشطة الحياة وموافقتها فحسب، وإنما يعني أمرين إضافيين :

الأول: هو تعويد المسلم نفسه، وتمريرها على أن تحيا دائماً في حالة من الوعي الداخلي، والانضباط الذاتي؛ فالالتزام المرء بالسنة يعني حضور نيته الطيبة في مختلف المواقف والأعمال، وتسلط الوعي على حركاته اليومية، فلا تزيغ به الأهواء، ولا تحرفه الضغوط الحياتية؛ ويتنسم في الوقت نفسه عبر الاستقامة.

**الثاني: تعظيم الذات الاجتماعية، بما يضفي عليها التمسك بالسنة من التجانس والتآلف، فيظهر الناس في سلوكياتهم ومعاملاتهم وكأنهم متسبعون بروح واحدة، وخاضعون لنظام واحد، وهذا كله يسهل الحركة الاجتماعية، ويحسن نوعية العلاقات بين الناس، بالإضافة إلى تأسيسه أعرافاً صالحة تؤطر الأنشطة اليومية.**

## **٢- تجسيد المبادئ الأخلاقية:**

لافتخر أمة من الأمم بانعدام الأخلاق لديها، كما أنه ليس هناك من يخطط لتدمير المنظومة الأخلاقية لديه، لكن الذي يحدث دائماً أن الناس في غمرة تطعيمهم إلى تحسين أوضاعهم، قد يقفون بعض المواقف التي قد تؤدي إلى تحقيق بعض مصالحهم على حساب بعض مبادئهم، أو التي تؤدي إلى إيجاد ظروف جديدة، لا يكون للأخلاق تأثير توجيهي فيها.

والمعروف أن كل مبدأ أو هدف لا يتحقق يتحول إلى شعار، ثم إلى نوع من اللغو، ثم إلى وسيلة خداع للأغرا.. . والضمانة الأساسية لعدم حدوث ذلك، هي محاولة تجسيد ما نؤمن به من قيم ومبادئ في إطار سلوكيات محددة؛ فالذى يماطل في الصدق بإمكانه أن يرتب على نفسه مبلغاً من المال يدفعه كل أسبوع إلى أحد المحتجزين. والمهملي في زيارة أرحامه يقوم بترتيب موعد أسبوعي أو شهري - بحسب الحال - لزيارة أرحامه ووصلهم. وحين يشعر المرء بفضل إغاثة الملهوف، يحاول مساعدة هيئة خيرية أو إغاثية من خلال التطوع في بعض أنشطتها. والذى يقدر قيمة القرض الحسن في تفريح الكروب عن المسلمين، يعزل من ماله مبلغاً، ويخصصه لإقراض من يحتاج إليه من إخوانه، وهكذا.. .

هذا التجسيد لما نؤمن به من قيم ومبادئ هو الدليل على اختلاط مبادئنا بدمائنا ولحومنا، كما أنه الدليل على أن معتقداتنا لا ترسم الفضاء النظري لنا فحسب، وإنما تمارس الحثَّ والكفَّ، وتصوغ مفردات أنشطتنا اليومية أيضاً. إن كثرة الكلام لدينا وقلة الأنشطة، تعود إلى قصور آخر في حياتنا الاجتماعية،

هو ضعف التقاليد الثقافية التي تمجد الروح العملية الصامتة، فالوجاهة عندنا دائمًا للأقدر على الكلام! أضف إلى هذا أن المؤسسات الخيرية التي بإمكانها استيعاب الأنشطة الطوعية لكثير من الخيرين محدودة جداً في عالمنا الإسلامي، مع أنه ليس لدى أمة من الأديبيات والتعاليم التي تشجع على الإحسان والمشاركة الاجتماعية كالذى لدى أمتنا! .

### ٣- نحو أخلاق شفيفة:

إن مظاهر التحضر، وأشكال الرقة واللطف والدماثة في التعامل، ما هي في الحقيقة سوى قشرة حضارية رقيقة، يكمن تحتها وحش متوّثب، ومستعد للافتراس متى ما حانت الفرصة، أو اقتضت المصلحة ذلك . . .

وإذا أَجَلْنا النظر في أحوال معظم الشعوب النامية، وجدنا أن التعانف والتحارب الأهلي ، واللجوء إلى حل المشكلات عن طريق الغلبة والقوة الضاربة - هو الطابع الذي يطبع تصرفات كثير من الناس وعلاقتهم؛ فالأخلاق الجميلة السهلة المسالمة مازالت في منأى عن الحركة اليومية لكثير من الناس، بل إن الانفجار الأخلاقي يمكن أن يحدث في أي وقت .

والسبب في ذلك هو ضعف العناية بالشفافية الأخلاقية وضعف تركيز المؤسسات والمناهج التربوية عليها، مع أن رصيدها من النصوص والتوجيهات في هذا الباب كبير جدًا .

الحروب المحلية المستمرة بين أبناء البلد الواحد في أكثر من مكان من العالم الإسلامي ، هي ثمرة لفقد تلك الشفافية ، وهي سبب للقضاء على البقية الباقي منها<sup>(١)</sup> .

إن المسلم بحاجة اليوم أن يبني حول نفسه من خلال التثقف والمجاهدة خطوط دفاع أولية ، تحول بينه وبين السلوك الهمجي الذي يتجسد في مقاتلته

---

(١) في دوائر البناء الحضاري كثيراً ما تكون النتيجة مقدمة إذا نظرت إليها من زاوية ثانية، على نحو ما نجده من العلاقة بين الفقر والمرض.

لأخيه المسلم ، والتي تحول دون العدوان على الممتلكات والحقوق العامة.

إن لدينا الكثير من النصوص الصحيحة التي تبني تلك الخطوط المتقدمة ، مما يكفي لجعل المسلم يتخرج من إيداء هرة ، أو قطع شجرة ، أو رمي شيء من النفاية في الطريق . . . وهذا كله يشكل في النهاية بُنية نفسية وثقافية عميقة وخيرة ، تشيد ولا تهدم ، وترحم ولا تشمـت ، وتعطي أكثر مما تأخذ .

وتأمل معـي ما يمكن أن يحصل عليه المسلم حين يتخلّق بما تشعـه بعض النصوص من رهافة الحسّ ، والدقة في التصرف ، والانضباط الذاتي ، على نحو ما نجده في الأحاديث الصحيحة التالية :

- «إذا قال المسلم لأخيه : يا كافر ، فقد باء بها أحدهما ، فإن كان كما قال ، وإنما رجعت عليه» .

- «لَعْنُ الْمُسْلِمِ كَفْتَلِهِ» .

- «لا يُشِّرِّبُ أحدكم إلى أخيه بالسلاح ، فإنه لا يدرى لعل الشيطان يتزع في يده ، فيقع في حفرة من النار» .

- «عذّبت امرأة في هرة سجنتها حتى ماتت ، فدخلت فيها النار ، لا هي أطعمتها ، ولا هي سقتها ، إذ حبسـتها ، ولا هي تركـتها تأكل من خشاش الأرض» .

- «ما من مسلم غرس غرساً ، فأكل منه إنسان أو دابة إلا كان له صدقة» .

وقد ثبت بالإضافة إلى كل ما سبق نهـيـه ﷺ عن سبـ (الحـمـى) وعن سبـ (الرـبـيع) ، كما ثبت نهـيـه عن البـولـ والتـغـوطـ في المـاءـ الرـاكـدـ ، وـفـي طـرـيقـ النـاسـ ، وأماكن استظلـالـ لهمـ .

إنـ كـثـيرـاـ منـ الـمـسـلـمـينـ الـيـوـمـ يـعـرـضـ سـمـعةـ الإـسـلـامـ الدـوـلـيـةـ لـسـوءـ الفـهـمـ ، بلـ لـلـأـحـکـامـ الـجـائـرـةـ وـالـحـربـ السـافـرـةـ منـ خـلـالـ الصـورـ الشـائـئـةـ التـيـ يـتـيـحـونـهاـ لـوـسـائـلـ الإـعـلـامـ الـعـالـمـيـةـ دونـ أيـ إـحـسـاسـ بـالـمـسـؤـولـيـةـ !

إنـ الـمـسـلـمـ حـينـ يـطـرـزـ حـيـاتهـ بـآـدـابـ الشـرـيـعـةـ ، يـقـدـمـ أـرـقـىـ صـورـةـ يـمـكـنـ أنـ

يتطلع إليها إنسان هذا العصر ، ويمكن أن تكون نموذجاً فذاً لما ينبغي أن يكون عليه (المواطن العالمي) الحديث من خُلُقٍ وسلوك .

#### ٤- التأبّي الخلقي :

تُثبت الأحداث يوماً بعد يوم أن البنية الخلقيّة على درجة عالية من الهشاشة ، فهي لارتباطها بالثقافة والسياسة ، والظروف المعيشية المختلفة ، تتسرب بالليونة والمرونة ، ومن ثم فإن إمكانات ضمورها وتدورها تظل حاضرة ، من خلال التحويرات والتآويلات التي تجتاحها . الشعور بالاغتراب هو الآخر يحمل أخلاقنا وأرواحنا أعباء ثقيلة ، تنوء بها .

إن الذي ينظر في سير العظماء يجد أنهم دائماً يملكون طاقة كبرى على التميز والتأبّي على الانجراف في التيار ، والامتناع عن الخضوع للحدود التي ترسمها المعطيات السياسية والاقتصادية ، وبالتالي فإنهم يندفعون دائماً نحو مستقبل مفتوح . إن التأبّي الخلقي ، يعني تجاوز الدلائل الزائفة القائمة على جاه مصطنع ، وحفنة من مال ، وشيء من متاع ، والتي تراوح فيها المجتمعات ، وترهن كل إمكانات تفتحها لديها .

التأبّي الخلقي يعني أن ننمّي ببطء القدرة على ترميز القيم السائدة ، حيث نكف عن رؤية الأشياء في ضوء المعايير القائمة ، ونصير إلى طرح أسئلة جديدة عن معنى الحياة عامة ، وعن معنى حياتنا خاصة . وسيعني هذا بالطبع سباحة ضد التيار ، كما يعني وقوع بعض الخسائر الشخصية ، لكن العواقب تستحق التضحية .

إن (الحرية) ليست ذات بنية ثورية ، وإنما هي ثمرة النضج البطيء الذي نحرزه على صعيد تقويتنا لإرادتنا ، وعلى صعيد فهمنا لواجباتنا ومسؤولياتنا . والتأبّي يحتاج في أول ما يحتاج إلى الشعور بالتحرر الداخلي من استعباد الملذات والمطامع الصغيرة ؛ وعلى مقدار ما نحصل عليه من ذلك نتمكن من إيجاد صياغة جديدة لعلاقاتنا بما حولنا ، وصياغة رؤية جديدة للحاضر والمستقبل . وهذا وحده هو الذي يمكن أن يسمى تقدماً أخلاقياً .

إن ارتباط المسلم بالمنهج الرباني الأقوم، يعني دائمًا الارتباط بثوابت تشهد إلى عالم المثل والقيم، وهو عالم مرتبط بكل الأزمنة، كما أنه مرتبط بالجوهر الإنساني الأعمق، وذلك كاف لإغلاق العديد من أبواب الخضوع لأحكام البيئة ومقتضيات العيش الصعب.

## ٥- لياقة خلقية :

مهما صارت الأحوال، وتآزمت الأمور، فإن انعكاساتها على المنظومة الخلقية، هي الأهم؛ فالانتصارات والهزائم، وحالات الرخاء والشدة، تتظل هامشية ما لم تعمق مدلولاتها في أخلاقنا ونفوسنا وعلاقاتنا... والعيش في الزمان الصعب، لا يتطلب - كما قد يتواهم - المزيد من الحرص والمزيد من الدوران في تلك المصالح الشخصية، فذاك يعقد الأمور، ويكرّر صفو الجميع، وإنما يتطلب أن نحرص على بعض الآداب والأخلاق التي تجعل كل واحد منا لائقاً في نظر غيره، وهذه اللياقة ينبغي أن تتمحور حول الإحسان والمودة والمشاركة إلى جانب الإيحاء بالقوة والانضباط والقدرة على الريادة وتحمل المسؤولية، وما إلى ذلك من الأخلاق الإيجابية.

وإنما نقول ذلك؛ لأن المرء حين يشع هذه المعاني في الوسط الذي يعيش فيه، يؤكّد للناس الذين حوله إمكانية النجاة من الانعكاسات السيئة للأزمات الاقتصادية والسياسية والبيئية التي يمر بها سكان هذا الكوكباليوم. وحين لا نتمكن من ذلك على نطاق مقبول، فإن علينا أن نتوقع الدخول في (دورات أخلاقية) كالدورات الاقتصادية، وفي هذا من الإهانة لكرامة الإنسان الكبير.

وأود هنا أن أشير إلى بعض ما يشكّل اللياقة الخلقية الضرورية للعيش في هذا الزمان من خلال المفردات التالية:

أ- إغناء الحياة العامة: إغناء الحياة بكل ما يعود نفعه على الإنسان والحيوان والبيئة المحيطة عامة، فنحن وكل ما حولنا، نعيش في حالة فريدة من التعاون والتكمال - على الرغم من كل أشكال التنافس - وينبغي أن نتملك الخلق الذي

يساعدنا على المساهمة في إثراء هذا التكامل وتدعميه، وتأمل معي ما رواه الشيخان من قوله - عليه الصلة والسلام - : «كل معروف صدقة».

وما أخرجاه من قوله: «بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق، فأخرجه، فشكر الله له فغفر له».

إن هناك أنشطة كثيرة لا تعود على الواحد منا بالنفع المباشر ، ولا تكلفه الكثير ، لكن عندما يحتسبها المسلم ، فإنه يكون في النهاية أكبر المستفعين بها .

وهناك نصوص كثيرة ، تؤكد أن المسلم الحق ، لا يكون إلا متعدى النفع ، متتجاوزاً الصلاح إلى الإصلاح ، فبذلك تنتقل الأمة من مرحلة الكلالة والتهميش ؛ ولو أن الناس عملوا على نحو ما جاء بنص واحد من تلك النصوص لتغير الكثير من حالهم ؛ يقول الله - جل وعلا - : ﴿ لَا خَيْرٌ فِي كَثِيرٍ مَّنْ تَجْوَهُ ثُمَّ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ آتِيَّةً مَّرَضَاتٍ اللَّهُ فَسَوْفَ تُؤْتِنُهُ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ [النساء: ١١٤] .

وفي حديث الشيفين : «على كل مسلم صدقة». قال أبو موسى الأشعري - رضي الله عنه - : أرأيت إن لم يجد؟ قال : «يعمل بيديه ، فينفع نفسه ويتصدق». قال : أرأيت إن لم يستطع؟ قال : «يعين ذا الحاجة المهلوف». قال : أرأيت إن لم يستطع؟ قال : «يأمر بالمعروف أو الخير» قال : أرأيت إن لم يفعل؟ قال : «يمسك عن الشر فإنه صدقة».

ب - فضيلة الاهتمام : ربما كانت فضيلة الاهتمام من أعظم الفضائل التي يمكن للإنسان أن يتخلق بها ، فالقوى النفسية والعقلية ، تظل راكدة ما لم تجد ما يحركها من الرغائب والمحفزات ، أو المثيرات والمقلقات .

والعيش في الزمان الصعب ، يتطلب على نحو جوهرى أن نهتم بكل شيء حتى التفاصيل الصغيرة جداً ، فالحياة البالغة التعقيد ، جعلت الاهتمام بكل شيء أمراً حيوياً. الاهتمام لا ينبغي أن ينصب على الأشياء الشخصية فحسب ، وإنما على الحياة العامة ، وعلى العلاقات الإنسانية أيضاً. الأشياء التي ينبغي الاهتمام بها كثيرة جداً ، نذكر منها :

- الاهتمام بالآخرين، ففي زماننا هذا يتجه كثير من الناس نحو المزيد من توسيع دائرة (الخصوصية) مما ترتب عليه نوع من الإهمال للشؤون العامة، ونوع من الإهمال لمشاعر الآخرين، ويمكن أن نقول: إن بعض المسلمين باتوا يشعرون بنوع من الضيق إذا ما ألقى عليهم السلام، أو سمعوا من يسألهم عن أحوالهم، وهذا تطور سلبي جدًا في الحقيقة، ولا بد من مقاومته من خلال تدعيم الروح المشتركة، وإبداء الاهتمام بجيراننا وزملائنا ومعارفنا، وكل أولئك الذين لنا بهم نوع من الصلة أو الاحتياك.

والتعاليم الإسلامية في هذا الشأن واضحة جدًا، فالMuslim مطالب بأن يلقي السلام على أخيه المسلم، وعلى من ألقى عليه السلام أن يرد التحية بأحسن منها، كما أنه مطالب بأن يشتمه إذا عطس، وأن يفسح له في المجلس، وأن يعوده إذا مرض، وأن يكرمه إذا نزل ضيفاً عليه، وأن يسأل عنه إذا غاب، وأن يلطفه في الحديث، ويتعلم كيف يجامله - من غير مبالغة - وأن يتسم في وجهه، وأن ينصت له إذا تحدث، ولا يقاطعه حتى يفرغ مما يود قوله، وأن ينصحه، ويقدم له النقد البَيِّن المذهب في حالة الحاجة إلى ذلك. وإذا كان محدثي واقفاً، فإنَّ عليَّ أن أستمر في الوقوف ما دام هو كذلك.

وإن من جملة حقوق الأخوة والمعرفة حفظ السر، وإبرار القسم، والوفاء بالعهد، والدقة في تنفيذ الوعد، وعدم ذكر الأخبار والمسائل التي نشعر أنها تسبب إحراجاً، أو تعكر مزاجاً، أو يعدها صديقنا من خصوصياته التي لا يجوز تناولها في مجلس عام. أضف إلى هذا فإن Muslim مطالب بـألا يقوم ببعض الأمور المخلة - عرفاً - بآداب المجالسة، مثل التثاؤب وفرقعة الأصابع، ومد الرجل نحو الجليس، وما شابه ذلك . . .

- مما يحتاج إلى اهتمام: **الوضعية الشخصية للواحد منا**، فينبغي أن نوحى للآخرين بأن شأننا الخاص موضع عنابة، وضمن منطقة وعينا وتقينا، فنحاول أن يكون كل ما يتصل بنا منظماً ونظيفاً ومتناصلاً - داخل إطار الاعتدال - وحيث يقف الواحد متى يقف معتمد القامة، وإذا مشى أو حى لمن يراه بالنشاط

والحيوية، فلا يسحب رجلية سجناً على الأرض، كما يفعل بعض الناس.

- روح المبادرة من القضايا التي تحتاج إلى اهتمام خاص، ففي أوقات الأزمات، يبحث الناس عنمن يقودهم، أو يفتح لهم طريقاً، أو يجمعهم على عمل خير.. لكن الجميع إلا ما ندر يتوجهون آنذاك إلى حماية المصالح الخاصة، والتفكير في الهم الشخصي؛ وهنا تبرز أرياحية المسلم، كما يبرز شعوره بالمسؤولية، ووعيه بضرورة المواجهة المشتركة للأزمة؛ ولذا فإن من الحيوي أن يشعر كل من حولنا أننا نملك طاقة الريادة والمبادرة إلى عمل شيء يعود على المجموع بالخير والنفع، ويخفف من لأواء الأزمة الجائمة.

ولو أن الواحد منا أعطى كل يوم نصف ساعة من وقته للتفكير والعمل في مسألة من مسائل الشأن العام لوجد أنه بات محوراً ورائداً لأعمال خير كبيرة، كما أنه سيشجع كثيرين من إخوانه على أن يسلكوا المسار نفسه، وبذلك تولد فضيلة الاهتمام، وتصبح ظاهرة اجتماعية.

جـ- خلق التسامح: في زمان العيش الصعب، تسود المشاحنة، وتتوتر الأعصاب، ويشعر الكل أنهم مظلومون من قبل الجميع، ويظن كل واحد أنه يعيش مأساة فريدة، ويتنظر من الآخرين أن يقدروا ذلك، وأن يصبروا على ما يرون منه.. في هذه الحال تبرز قيمة الإحساس المرهف، وأن يبدي كل واحد ما يستطيع من التفهم لأوضاع الآخرين، إلى جانب المسامحة، وسعة الصدر، والصبر على الأذى. وهذه في الحقيقة من أهم مظاهر (ال LIABILITY الخلقية).

قد لا نملك شيئاً ملمساً نخفف به من عناء إخواننا ومعارفنا، لكن نملك دائماً ما يمسح على الجرح، ويطيب الخواطر، ويرفع المعنويات، ويفسح في آماد التفاؤل والبشر. قال أحدهم:

لا خيل عندك تهديها ولا مال فليسعد النطق إن لم يسعد الحال

وقال عمرو بن معدیکرب:

لعمرك ما ضاقت بلاد بأهلها ولكن أخلاق الرجال تضيق

والأجر المنتظر على ذلك من الله - جلّ وعلا - كبير، وليس ثمة منافسة أشرف من المنافسة في هذه السبيل.

## ٦- اكتساب عادات جديدة:

ينبع مبدأ التغيير لسلوكنا وعاداتنا من مسألة فكرية، هي أن الإنسان يظل ناقصاً، والعلاقة بينه وبين الكمال عبارة عن محاولات مناهضة ومقاربة ليس أكثر؛ ونظراً لتبدل الظروف والتحديات والمتطلبات على نحو سريع وحاسم، فإن الوارد منا مطالب من جهة بأن يقابل ذلك بإطلاق إمكانات جديدة، وتطوير مواهب غير مستمرة، واتخاذ وضعيات جديدة.

إن العادات التي تشكل نمط سلوكنا اليومي، تريينا من عناء التفكير، وتسهل علينا الحركة، لكنها في الوقت نفسه، تضع على مداركنا ما يشبه الغشاوة، فلانرى الإمكانيات الكامنة والأفاق الممتدة، كما أنها تضفي على تفاعಲنا الداخلي نوعاً من السكون والعطالة؛ ولذا فإن من المهم قبل كل شيء أن نتفحص العادات النفسية والسلوكية التي تحكم بنا، فقد يكون بعضها غير ملائم لمبادئنا أو طموحاتنا أو صحتنا أو علاقاتنا... وبذلك تكون قد أدخلنا عاداتنا في منطقة الوعي تمهدأ للتغيير ما يحتاج منها إلى تغيير.

إن تغيير الإنسان لبعض عاداته دليل على أنه قادر على الارتقاء بمستوى سلوكه وحياته عامة من خلال السعي الوعي والجهد المبرمج الهدف. وهذا في الحقيقة من أعظم الحقائق التي تستحق التقدير والتشجيع والمتابعة.

العادة هي : ما اعتيد حتى صار يُفعل من غير جهد، إنها أنشطة تتكرر وفق نهج ونمط معين. كل عادة من العادات، هي حصيلة لتشابك المعرفة والمهارة والإرادة؛ وإذا تخلف أي واحد منها لم نستطع القول : إن هذا العمل عادة . المعرفة أو الرؤية تحدد ما الذي ينبغي فعله ، ولماذا ينبغي فعله . والمهارة هي كيفية الفعل ، أو هيكل العادة . والإرادة ، هي الرغبة الدافعة إلى الفعل . هذه العناصر الثلاثة معرَّضة دائماً لأن تكون خاطئة وناقصة ، وهذا ما يجعل عاداتنا بحاجة دائمة إلى المراجعة والتغيير والتصحيح .

العادات - كما قال أحدهم : مثل الحال الفولاذية ، نجدل فيها كل يوم سلكاً ، وسرعان ما نعجز عن قطعها . إن العادات ذات قوة جذب هائلة أكثر مما يعرفه الناس ، أو يعترفون به ؛ وإطلاق عملية التغيير - ككل بدايات الانطلاق - يحتاج إلى جهود كبيرة ، لكن ما أن نتخلص من شد الجاذبية ، حتى تتخذ حريتنا بعداً جديداً ، نتنعم بظلاله الوارفة .

العيش في الزمان الصعب ، يتطلب أكثر من أي وقت مضى أن نتخلى عن بعض العادات ، وأن نكتسب بعض العادات الجديدة ، إذا ما أردنا أن ننمو على نحو مكافئ للصعوبات المتزايدة التي علينا أن نواجهها على كل الأصعدة . ولعلي أسلط الضوء هنا على بعض العادات التي أظن أن البلوى قد عمت بها ، وصار من الضروري التخلّي عنها ، وإحلال عادات أخرى محلّها :

#### أ- التخلص من التسويف :

الأعمال التي علينا أن ننجزها تنقسم إلى قسمين : أعمال ملحّة ، لا يجوز تأجيلها ، وأعمال غير ملحّة ، يصح تأجيلها إلى وقت آخر . ما يجب إنجازه ، لا يشكل مشكلة لدى كثير من الناس ، حيث يقومون به طائعين أو مكرهين ، لكن كثيراً ما تكمن المشكلة في الأشياء غير الملحّة ، حيث تعوّدنا أن نعاملها باهتمال شبه تام ، بل قد نستغرب منمن يهتمّ بها . وهذا الإهمال يؤدي إلى أمرتين سيئتين : أولهما : أن كثيراً من الأشياء التافهة ، يتحول إلى أشياء مهمة ، بل قاتلة أحياناً .

والثاني : أن حياتنا تصبح مزدحمة بالأشياء المهمة ، وهذا يعني أن نظل دائماً مأزوّمين ومغلوبين على أمرنا ، وملحقين من قبل متطلبات الحياة المتعاقبة . ونتيجة ذلك معروفة ، هي التخلّي عن أشياء مهمة في حياتنا ، أسنان المرء يكون علاجها سهلاً ما دامت هناك متابعة ، فإذا أهملها شكلت له قضية مزعجة . خلل يسير في سيارة الواحد منا ، قد لا يكلف إصلاحه شيئاً ، إذا تم في وقته ، لكن إهمال إصلاحه ، قد يخرب أجزاء أخرى مهمة ، وقد يفضي إلى كارثة مروعة ! .

- قال الضيف لمضيفه : الماء يتسرّب من السطح ، لماذا لا تصلح السقف ؟ .

- رد المضيف : كيف أصلحه والمطر ينهمر ؟ .

قال الضيف : لماذا لا تصلحه عندما يتوقف المطر ؟ .

قال المضيف : عندما يتوقف المطر لا يتسرّب الماء ! .

وهكذا .. فشعار المسؤولين : كل ما تستطيع أن توجّله إلى الغد ، فلا تعمله اليوم ! . الحجة الجاهزة لدى كثيرين : ليس عندي وقت للقيام بالعمل الفلاني ، فأنا مشغول دائمًا بأمور مصيرية ! .

التخلص من عادة الإهمال والتسويف ، قد يتطلب أن يتعلم الواحد منا تخصيص وقت لما يعتقد هاماً ، وقضاء الأشياء غير المهمة فيما نسميه (الوقت الضائع) الذي يقع في الفترات الانتقالية بين ما نعده مهمًا من الأعمال .

وأعتقد جازماً أن استغلال نصف ساعة يومياً من الأوقات الضائعة - وهي كثيرة - سيخلصنا من كثير من الأعمال المتراكمة التي تسبّب أذى لمشاعرنا ، وتسبّب في النهاية أضراراً بالغة عندما تتفاقم ، وقد كان من المفترض أن يتعلم المسلم من البرمجة اليومية لأداء الصلوات ما يرسخ لديه النهوض للواجبات المختلفة ، لكن يبدو أن استفادة المرء من مبادئه تحتاج إلى درجة من الفعالية والحساسية لم يبلغها كثيرون منا بعد ! .

### بـ- الخروج من دائرة الكلاالة :

طلب القرآن الكريم من المسلمين أن يقارنوا بين نمطين من الناس : نمط العاجز ، ونمط السباق المبادر والمؤثر ، حيث يقول - سبحانه - : ﴿ وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبَكَكُمْ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ كَلُّ عَلَى مَوْلَاهُ أَيْسَمَا يَوْجِهُهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل : ٧٦]

الأول منها عاجز ، وهو ثقيل عالة على مولاه وسيده ، وهو لضعف قواه العقلية لا ينجح في أي مسعى يكلّف به ، فكانه جمع بين الضعف الجسدي والعقلي .

أما الثاني فهو ذلك الرجل الذي اهتدى إلى الصراط المستقيم، ومضى فيه، ووجد لدى نفسه فضلاً من طاقة وجهد، فصار متعدِّي النفع، إذ أمر بالمعروف ونهى عن المنكر. هذان الصنفان يمثلان طرفي التنافي، والمطلوب من المسلم أن ينحاز إلى الثاني.

وقد ثبتت عن النبي ﷺ في أحاديث عدَّة أنه كان يستعذ بالله - تعالى - من مظاهر العجز، وصفات الضعفاء والعاجزين؛ فقد استعاذه من العجز والكسل والجبن والبخل، وغلبة الدين، وقهْر الرجال، وفتنة الغنى، وفتنة الفقر، ومن الهرم. وهذه الأمور كلها تشير إلى نوع من الضعف والكلاالة، وهذه في الحقيقة ليست كل ما ينبغي تحاميه والبعد عنه، فهناك أمور كثيرة - على المستوى الحضاري - تعدد من أمارات القصور والهشاشة، وقد أبرزتها التحديات المعاصرة التي تواجه كل واحد منا، نذكر منها:

- الإكثار من ذكر عبارات: لو أَنْ . . ، وبسبب كذا لم أُسْتَطِع فعل شيء . .
- وكامل المسؤولية تقع على فلان . .
- انتظار الإحسان والمعاملة الطيبة من الآخرين عوضاً عن البدء بذلك.
- إخضاع القيم والمبادئ للمصالح والد الواقع.
- الانشغال بأمور خارج دائرة التأثير، وإهمال ما هو داخلها.
- الاعتقاد أن معظم المشكلات خارجية، وليس داخلية، والتصرف على أساس هذا الاعتقاد.
- الانشغال بأخطاء الماضي بدل تجاوزها بعدأخذ العبرة منها.
- كل شيء أو لا شيء؛ وبما أننا لا نستطيع أن ننال كل شيء، فالأحسن أن لا ننال أي شيء !.
- التركيز على الأشياء التي تُظهر ضعف الآخرين بدل الاهتمام بالارتقاء الذاتي.

- السعي إلى أن يصبح المرء جزءاً من المشكلة بدل أن يصبح جزءاً من الحل.

- التطلع إلى نتائج عظيمة مع القليل من الجهد والوسائل.

وهذه السمات لا تحتاج إلى تعلق، وما ينبغي أن نخرج إليه منها واضح أيضاً، لكن الذي بقي هو العزيمة والصبر.

#### جــ الانهماك في الأعمال الصغيرة:

يمكن القول: إن الواحد منا يمارس على صعيد حركته اليومية، وبرمجة أنشطته المختلفة وظيفتين أساسيتين: وظيفة (القائد) ووظيفة (المدير). العمل القيادي يبحث دائماً في المسائل الكبرى والخطوط العريضة لمسيرة الحياة، أما العمل الإداري، فيبحث في التفاصيل والتكتيكات والطرق التي تساعد المرء على النجاح في حياته. الإدارة - كما قال أحدهم - هي تسلق السلالم بنجاح. أما القيادة، فإنها تحدد ما إذا كان السلالم يرتكز على الجدار الصحيح.

اتساع أنشطة الحياة على هذا النحو الذي لم يسبق له مثيل أو جد عدداً هائلاً من الخيارات، لكن تعقد الظروف والمعطيات المختلفة، وازدحام كل المجالات بالمتنافسين أعطى مكانة مهمة لتحديد الاتجاه واتخاذ القرار، أي لأعمال القيادة، لكن الناس يفرون من الانشغال بالقضايا الكبرى لسببين جوهريين:

الأول: أن التفكير فيها يعد شاقاً، إذ إن على المرء أن يستجمع عدداً كبيراً من التفاصيل والمعطيات الإيجابية والسلبية للقضية التي يفكر فيها، وهذا ثقيل على النفوس.

أما السبب الثاني فيكمن في أن البحث في القضايا الكبرى، يحتاج في النهاية إلى اتخاذ قرارات كبيرة؛ مما يجعل المرء يشعر بالخوف من عواقبها ومن التغيرات التي تفرضها على نمط الحياة الخاصة.

لا يصح أن ننسى أن من المفرزات السيئة للحضارة الحديثة، جعل الناس

يغرقون إلى آذانهم في التفاصيل والأعمال الصغيرة، حيث صار الواحد منهم بمثابة مسمار صغير في آلة كبيرة، والهم المسيطر هو: كيف يظل هذا المسمار في موقعه أولاً؟ وكيف يظل يعمل منسجماً مع باقي الآلة ثانياً؟ أما التفكير فيما إذا كان وجود الآلة كله ضرورياً، وفيما إذا كانت الآلة كلها تعمل في الاتجاه الصحيح، فهذا مماقل المشغلون به، وصار ينظر إليه على أنه اشتغال بما لا يعني ! .

السرعة المتزايدة للتغيرات الشاملة، تجعل الخروج عن المسار الصحيح أمراً في غاية السهولة، مما لا يوجب على الواحد منا وضع دستور عام لحياته فحسب، وإنما مراجعة ذلك الدستور بين الفينة والفينية، فنحن لا نرى الحقيقة الكلية دفعة واحدة، وإنما نقترب منها، ونحاول اجتراحها ليس أكثر .

العادة الجديدة التي علينا أن نكتسبها هي أن يخصص الواحد منا كل ثلاثة أشهر - مثلاً - جلسة مفتوحة للتفكير في وضعيته العامة: أهدافه، أنشطته، وسائله، علاقاته . . . ومحاولة اكتشاف ما يحتاج منها إلى تحسين، أو إلى تجديد، أو إلى تصحيح. نحن بحاجة في هذا السياق إلى أن نوسع رؤيتنا للحياة، وأن نوسع المنظور الذي ننظر من خلاله إلى الأشياء؛ وذلك بواسطة الخيال والوعي، والاتصال بالهدف الأسمى لوجودنا - وهو الفوز برضوان الله؛ جل وعلا - ومن خلال إبراز سلسلة الأهداف الصغرى التي تتصل بذلك الهدف وتخدمه، مثل تحسين مستوى الالتزام بأمر الله - تعالى - وتحسين مستوى النجاح في أعمالنا، وتحسين مستوى مساهمتنا في إصلاح الحياة العامة .

سوف يحفزنا على استلهام دور القائد في حياتنا الخوفُ من أن تصبح أنشطتنا المحمومة نوعاً من الجهاد في غير عدو، أو نوعاً من الخطأ الفاجع على نحو ما يصنع الطائر حين يبيض في غير عشه الذي تعب في بنائه ! .

إن التفكير في المسائل الكبرى شاق، وربما بدا عديم الجدوى، لكن الصحيح أنه - إلى جانب كل ما ذكرناه من مسوغات القيام به - يدلنا على البدائل والخيارات التي لا تظهر لنا أبداً عند الانشغال بالأمور الصغيرة، وهو بذلك يسهل علينا اكتشاف السبل الأكثر ملاءمة لإمكاناتنا، والأكثر ملاءمة للظروف المتغيرة

التي نمر بها، وهو بذلك يساعدنا على بلورة فلسفة أفضل في التعامل مع كل ما حولنا.

هناك في الحقيقة الكثير من العادات السيئة التي ينبغي التخلص منها، مثل عادة التدخين ، والنوم الكثير ، والإفراط في تناول الطعام ، والمنبهات ، ومثل زيادة الفضول ، وحب تبع أخبار الآخرين ، ومثل الفوضى في التعامل مع الأشياء . . . لكن المساحة المتاحة لا تسمح بأكثر مما سطرناه ، وأعتقد على كل حال أننا إذا وعينا الأمور الرئيسية في حياتنا ، فإن كثيراً من المسائل الفرعية سيجد حلها على نحو تلقائي ؛ والله المستعان.

#### ٧- الشعور بالواجب :

الأفق الفكري للإنسان هو النبع الرئيس الذي تقipض منه المشاعر ، وهو الإطار الذي تتفاعل في داخله تلك المشاعر ، وهو المنظم لتداعياتها المختلفة. عقيدة التوحيد والداعي المشتقة منها ، تجعل من المسلم أمة في رجل ، فهو لا يتحسس واجباته ومصالحه الشخصية فحسب ، وإنما يتحسس واقع أمهاته ومستقبلها أيضاً ، ويحمل نفسه من ذلك أموراً ربما لم تكن مفروضة عليه أساساً ، لكن طبيعة أخلاقية الشعور بالواجب ، تفجر في ذات المسلم ينابيع المجانية والكرم الذاتي التي لا تعرف الرسوم والحدود. الشعور بالواجب شكل من أشكال الالتزام ، تشعر به ذات حرة ، تلزم نفسها بنفسها ، فأكثر الناس شعوراً بالحرية ، أكثرهم شعوراً بالواجبات والفرائض الحضارية.

عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - كان - وما زال - مضرب المثل في العدل ، وفي القيام بواجبات الوظيفة على أفضل وجه ممكن ، ومع هذا كان يقول : «يا ليتني أخرج منها - أي الخلافة - لا عليّ ولا لي ». وكان يقول : «والله لو عثرت شاة في أرض العراق لخشيت أن يسألني الله عنها ، يقول : لمَ لمْ تعُد لها الطريق»؟ ! .

الإحساس بالواجب هو المبدأ الذي يتجاوز المصلحة المباشرة والفردية ، ليعكس تسامي الإنسان ، أو قدرته على الالتزام تجاه غيره ، والتضحية في سبيله . في حالات التخلف ، وفي حالات الأزمات الحادة - خاصة - يصبح التهرب من

المسؤولية ديدن الناس ، ويندفعون إليه بالغريرة دون تفكير ، وينتظر كل واحد من الآخرين أن يفعلوا شيئاً؛ ويكون السواد الأعظم من الناس في مقاعد النظارة! .

إن ضعف الشعور بالواجب يتولد عنه تلقائياً ضعف الشعور بالمسؤولية ، ويولد عن الثاني شعور عميق بالتفاهة والعقم والفراغ ، وإن كثيراً مما يسمى مشكلات عاطفية ، ليس في جوهره سوى أعراض لذلك الشعور .

تجديد البعد الخلقي ، يفرض على الواحد منا أن يفحص بدقة نوعين من الالتزام :

**الأول والأهم** : هو ما التزمنا به بسبب إيماناً بالله - تعالى - وإسلامنا الوجه له .

**الثاني** : ما قبلنا به حين انخرطنا في الحياة الاجتماعية ، وربطنا مصيرنا ، ومصير أشياء كثيرة بمصير أمة الإسلام . ومن الجلي أننا نعاني من فراغ كبير في هذا الجانب ، فالمسائل المهمة والملحقة التي تتعلق بعيشنا ومستقبلنا المشترك ، لا تلقى سوى القليل من الاهتمام ومن فئة محدودة من الناس ! .

المجتمع بتربيته وأعرافه وتركيبته الثقافية ، ينشّط الشعور بالواجب ، أو يقتله ، وهنا يبرز دور الرواد العظام الذين لا يخضعون للمعطيات الاجتماعية السائدة وإنما يندفعون بوحي من مبادئهم نحو تجاوز السقف الاجتماعي ، وتأسيس بُنى ثقافية جديدة أكثر صحة ونقاء وصلاحية . وسيكون للمؤسسات التربوية والاجتماعية دور حاسم في هذا الشأن ؛ نظراً لكونها أدوات تغيير ودفع نحو الوضعيّة الصحيحة .

إن الإنسان يكون إنساناً على مقدار ما يرتاع للفارق بين ما هو كائن ، وبين ما يجب أن يكون ، ولا يتم ذلك إلا من خلال الإحساس بالوظيفة الشخصية في رد الفجوة ، وإحداث عملية التطابق .

\* \* \*



## الفصل الثاني

### تجديد البعد البدني

#### تحديات جديدة:

إن النظرة الإسلامية للإنسان أنه مملوک الله - تعالى - ومن ثم فإن عليه أن يتصرف في جسمه - وجميع شؤونه - على النحو الذي يقره عليه الشرع، ومن هنا فإنه ليس للمرء أن يقتل نفسه، أو يقطع عضواً من أعضائه، كما أنه ليس له أن يمتنع عن الطعام حتى الموت، وليس للمسلم أن يتناول من الأطعمة والأشربة ما ثبت ضرره، وكلما اشتد ارتباط إمكانية الشفاء بدواء ما كانت درجة الحضن على تناوله أقوى من أجل صيانة الجسم الذي ائمننا الله - تعالى - عليه.

هناك العديد من النصوص التي تحدث المسلم على المحافظة على بدنـه قوياً صحيحاً معافـي، منها قوله - عليه الصلاة والسلام - : «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير» ، قوله : «خيركم من طال عمره، وحسن عمله» ، قوله : «ما ملأ ابن آدم وعاء شرّاً من بطنه ، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه ، فإن كان لا محالة ، فثلث لطعامه ، وثلث لشرابه ، وثلث لنفسه» .

وعلى المسلم بعد هذا وذاك أن يتتجنب التعرض للأمراض ، وأن يتتجنب كذلك تعريض غيره لها ، فلا يدخل بلدًا انتشر فيه وباء من الأوبئة ، كما ورد في الحديث : «إذا سمعتم بالطاعون بأرض ، فلا تدخلوها ، وإذا وقع بأرض وأنتم فيها ، فلاتخرجوا منها» .

لا خلاف اليوم أن الأرض - على الرغم من توفر كثير من المرفهـات ،

وسائل الراحة ، وتقديم التشخيص الطبي ، والسيطرة على الكثير من الأمراض - لم تعد المكان الأكثر ملاءمة لصحة الإنسان وعافيته بسبب التخريب الواسع النطاق الذي أحدثه الإنسان في البيئة من خلال تلوث الماء والهواء والتراب ، ومن خلال إتلاف الغابات ، واستهلاك الموارد غير المتتجدد بصورة جشعة لم يسبق لها مثيل . أضف إلى هذا السلوكيات وأنماط العيش الجديدة التي فرضتها ، أو أناحتها الحضارة الحديثة .

عدد سكان الأرض يقاربون الآن ٦ مليارات ، وكانوا قبل ألفي سنة نحوً من ٢٥٠ مليون فقط . وقد زادوا نحوً من (٥٠٪) خلال الربع الأخير من القرن الحالي ، ومعظم هذا العدد الضخم من الناس ، لا يسلكون السلوكيات التي ترضي الله - تعالى - ولا السلوكيات التي تجعل الأرض صالحة لاستمرار العيش عليها .

ولا أريد أن أفصل في هذا ، لكن من المهم أن نعرف أنّ أمراض السرطان والحساسية وأمراض المناعة والكبد ، وأمراض الدم والقلب ، وغيرها من الأمراض المستعصية ، يزداد انتشارها عاماً بعد عام ، وهذا يتطلب من كلّ واحد منّا أن يحسن مستوى ثقافته الصحية ، مادامت المخاطر التي تهدّد حياته تزداد باستمرار .

بعض الناس ينظر نظرة استخفاف إلى كل ما يتعلق بهذا الشأن ، ويظن أن الاهتمام بالبعد الجسدي ، لا يعود أن يكون شكلاً من الانغماس في المادية ، أو استثماراً في مشروع خاسر ، حيث إن الموت هو نهاية الجميع ! وربما كان هذا التوجه من بعض موروثات عصور الانحطاط التي مرّت بها أمّة الإسلام ، وإن مجمل التعاليم الإسلامية ، تدعم الاهتمام بالجسد والعناية به ، وحين كانت أمّة الإسلام تملك الرؤية الصحيحة لأمور دينها ودنياها - كانت أسبق الأمم في مجالات النظافة والوقاية من الأمراض ، وبناء المستشفيات ، والعلوم الطبية عامة .

إنّ حمافظة الإنسان المسلم على جسد قوي وسليم ونشيط ، هي مطلب إسلامي لأنّ الجسد هو الراحلة التي سنبلغ عليها كل الأهداف ، وينبغي أن تكون

تلك الراحلة قوية بما فيه الكفاية. ومن وجه آخر فإن الأجهزة الطبية المتقدمة، ومعظم الأدوية - لاسيما المواد الفعالة فيها - مستوردة، وتستهلك جزءاً مهماً من الأموال الإسلامية، مما يعني أن محافظة كل فرد على صحته العامة، ستعني توفير الكثير من المال، وتحقيق الضغط عن المشافي والمراكز الطبية التي يشكون كثير منها ضعف الإمكانيات، وتزايد الأعباء.

إن الآجال بيد الله - تعالى - واهتمام الإنسان بصحته قد يوفر عليه الكثير من آلام الشيخوخة وعدايتها، والتي تصرفه عن الكثير من عبادة ربه، والكثير عن واجباته المختلفة. مما يوجب استهداف المرور بها بسلام قدر المستطاع؛ والله غالب على أمره.

### قواعد في حفظ الصحة العامة :

هذه بعض الأفكار والقواعد واللاحظات التي تساعد على حفظ الصحة العامة<sup>(١)</sup> نسقها عبر المفردات التالية:

#### ١- النظرة إلى وضعية الحياة الدنيا :

ينبع أساس الموقف الصحيح من البدن وحقوقه والمحافظة عليه من نظره الإنسان إلى الدنيا والآخرة؛ فالذي يغلب على حسنه ووعيه أن الحياة الدنيا هي كل شيء أو هي شيء المضمون، فإنه في الغالب سوف يُهزم أمام رغبات الجسد<sup>(٢)</sup>، ومغريات الاستمتاع بالماكل والمشارب، وصنوف المتع، وأشكال اللهو. وحين ينظر المرء إلى الحياة الدنيا على أنها دار مرمر، وأنه ينبغي أن نعيش

(١) ننصح باقتناء كتاب حول الصحة العامة، مثل كتاب (الوقاية خير من العلاج) للدكتور عبد الرزاق الكيلاني، والذي اعتمدنا عليه في أكثر ما كتبناه هنا.

(٢) حدّبني أحد الأشخاص ذات يوم عن أسلوبه في تأثيث بيته وإمتاع نفسه - في دائرة المباح - وحين وجدت في ذلك نوعاً من التوسع الزائد، قال لي : وكم حياة سنعيش؟ فقلت: سنعيش حياتين: مؤقتة ودائمة . وأنا في الحقيقة لم أضف إلى معلوماته، ولا إلى معتقده شيئاً، لكنني نبهته من غفرة كان فيها.

فيها وفق متطلبات الدار الآخرة ورمزياتها - فإنه حينئذ سيستطيع - بعون الله - أن يفعل الكثير على طريق سلامته الصحيحة.

ويؤسفني القول: إن الإحساس بكون العيش هنا مؤقتاً وزائلاً قد ضعف لدى كثير من المسلمين، مما جعل سلوكهم العملي لا يختلف كثيراً عن سلوك غيرهم ممن لا يرجو الله والدار الآخرة؛ ولذا فإن التقدم على صعيد الجسد قد يتوقف على التقدم على صعيد الفكر والروح والعقيدة، وهذا ما يؤمّنه إلى حدٍ ما ذكرناه في ثنايا هذا الكتاب عن ذلك.

## ٢- التوازن:

التوازن سرّ نجاح الإنسان وتميزه، وعند النظر في مسيرة الحياة كلها نجد أنها تقوم على قاعدة من التوازنات المعقّدة؛ ولا ينبغي للإنسان أن يخرج عن ذلك، فالانسجام مع ما به الله - تعالى - من سنن في كل أرجاء الحياة مصدر مهم للفلاح والنجاح، ولابد أن نراعيه على صعيدها الشخصي قبل أي شيء آخر، ومن الملحوظ هنا أن بين شبابنا اليوم من انهمك في رعاية حاجات الجسد إلى الحد الأقصى، بل إن نشاطاً واحداً من نشاطات الجسم - كالرياضة - صار محور اهتمامه وتثقفه ومتابعته . . . وهو على الصعيد الروحي والفكري والاجتماعي، يكاد يكون مفلساً !

في المقابل نجد من غالب عليه الاهتمام بشؤون الفكر أو الروح أو المال . . . وأهمل جسده، فلا يعرف شيئاً عن أحواله، ولا عن علاجه، ولا مدى صلاحية أجهزته ، وهذا كله من الخلل الذي يحطّ في النهاية من النسق العام لتوازن الشخصية كلها، وإن لم يشعر بذلك؛

وحين زار سلمان الفارسي أبي الدرداء - رضي الله عنهما - صنع له طعاماً، وقال له: كلّ إفاني صائم. قال سلمان: ما أنا بأأكل حتى تأكل. فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم - أي الليل - فقال له: نم، فنام، ثم أراد أن يقوم، فقال له: نم، فلما كان آخر الليل قال سلمان: قم الآن، فصلّيا جميعاً، وقال سلمان: إن لربك عليك حقاً، وإن لنفسك عليك حقاً، ولأهلك عليك حقاً، فأعطي كلّ ذي حقٍ

حَقّهُ . فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: «صَدْقَ سَلْمَانَ» .

إن تلبية حاجات الجسد، تخرج ذات المرأة من أفق المثالية والانعزال عن الواقع، إلى الموضوعات الخارجية؛ لتصبح مركز توازن ودمج بين المثالية والواقعية، ومن خلال ذلك تستقيم شؤون الحياة، أو يصبح الاستمرار ممكناً؛ ومع هذا فإن لدى الإنسان قابلية كبيرة للانجداب إلى العناية ببعض جوانب حياته وشخصيته على حساب جوانب أخرى، ولا بد من الانتباه ومجاهدة النفس من أجل استعادة التوازن، ولاسيما حين تكون الأشياء المهملة شاقة، أو بعيدة عن نور الوعي .

### ٣- توجيهات شرعية :

إن العقيدة الإسلامية، تؤمن للمسلم الفضاء النظري لرؤاه وتوجهاته ومعايره، وأولوياته . أما الشريعة، فتؤمن له البصيرة بمواضع الفعل والكتف من خلال الأحكام الفقهية، ومن خلال الآداب الفردية والاجتماعية . وتوجيهات الشريعة الغراء وأدابها في مجال حفظ الصحة العامة كثيرة جداً، نذكر طرفاً منها في الآتي :

أ- أكل الطيبات من غير تبذير ولا إسراف ، ومراعاة الاعتدال في الشأن كله ، وفي هذا يقول - سبحانه - : ﴿ يَبْيَقُ مَادَمَ حُذُوا زِينَتُكُمْ عَنَّهُ كُلُّ مَسْجِدٍ وَكُلُّوَا وَشَرَبُوا وَلَا سُرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١] . وقال في وصف عباد الرحمن : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ [الفرقان: ٦٧] .

ب- التداوي :تناول الدواء من أجل مكافحة الأمراض والأوبئة التي تهاجم الجسم - شيء حثت عليه النصوص ، فقد جاء بعض الأعراب إلى النبي ﷺ وقالوا: يا رسول الله ، أنتداوى؟ فقال: «نعم يا عباد الله تداوا وإن الله - عز وجل - لم يضع داء إلا وضع له شفاء غير داء واحد» ، قالوا: ما هو؟ قال: «الهرم» .

وهناك أحاديث كثيرة - كما في الطب النبوي - تصف بعض الأدوية لبعض

العلل أو الأمراض ، أو تلك التي تبيّن بعض فوائد وميزات بعض الأطعمة ، وما يُؤسّف له أن بعض المسلمين يرى العلل تفتّك في جسده ، ثم لا يغيرها أي اهتمام بسبب احتجاج فاسد بالقدر تارة ، أو بسبب طبيعة الإهمال لديهم ، أو الادعاء بالانشغال بما هو أهمل ! .

ج - الامتناع عن المحرمات : إن الناظر فيما حرّمه الإسلام من الأشياء والأفعال يجد أنه دائمًا يعود بنوع من الضرر على صحة الإنسان العامة ، أو على طريقة إدراكه للأشياء ، أو على علاقته مع الناس ، أو علاقته بالبيئة من حوله . . . وكلما تقدم العلم ، وزادت خبرة البشرية بأوضاعها العامة ، صارت رؤيتنا لذلك الارتباط بين المحرمات والأضرار أوضح . ولذلك فالملزم بالشرع يربّع مرتين : رضوان الله - تعالى - أولاً ، وصلاح وضعيته العامة ثانياً .

ولأريد أن أستعرض هنا مشكلات الربا والقمار والخمور والمخدرات وأكل لحم الخنزير ولحم الميّة ، وما شاكل ذلك مما يغرق العالم اليوم ، فذاك حديث يطول ، ويكتفي أن نتلمس بعض الأضرار التي تسبّبها فاحشة الاتصال الجنسي غير المشروع : الزنا واللواط ؛ لنعرف فداحة الخسائر التي تحيط بحياة البشر من جراء الإعراض عن المنهج الرّباني الأقوم .

إن فشوّ الزنا واللواط في كثير من المجتمعات قد أدى إلى انتشار عدد من الأوبئة الخطيرة ، مثل مرض الأفرنجي (السيفييليس) الذي يقع منه في أمريكا وحدها نصف مليون إصابة سنويًا على الرغم من كثرة الأدوية وتقدّم التشخيص الطبي . ويراجع عيادات الأمراض (الزهريّة) فيها نحو ٢٠ مليون مريض . ويقال : إن في العالم عام ١٩٨٦ ما يقارب ٢٥٠ مليون شخص مصاب بالسييلان (التعقيبة) ! .

والمرض الخطير الذي بات يحصد بني الإنسان حصداً ، هو فيروس (الإيدز) ، الذي كثيراً ما يتنتقل عن طريق الاتصال الجنسي بآناس مصابين به ، فيحطّم جهاز المناعة لدى الإنسان فتهار مقاومته ، ويصبح الجسم بلا حول ولا قوة ، كالجيش الذي سُحب منه سلاحه ، أو الحصن الذي تهدمت جدرانه .

هناك أرقام كثيرة ومخيفة حول انتشار هذا المرض الذي لم يكتشف له علاج ناجع حتى الآن. ونصيب الدول الفقيرة والنامية من هذا المرض أكبر من نصيب الدول المتقدمة، لا لعفة الشعوب الصناعية، ولكن لوجودوعي صحي لديها أفضل مما هو عند غيرها، ويقدر بعض الإحصاءات أن عدد حاملي حمى (الإيدز) سيتراوح عام (٢٠٠٠) بين (٤٠ - ١٠٠) مليون نسمة. ونصف حاملي هذا الفيروس موجودون في أفريقيا، وهو يتشرّب بين الذين أعمارهم (١٠ - ٢٥) سنة. وبعض القرى في أوغندا مُسح سكانها مسحًا. والنمو السكاني الذي يبلغ في أفريقيا نحوًأ من ٣٪ يمكن أن ينعدم قريباً. وقالت منظمة الصحة العالمية: إن الإيدز سيقضي على ربع قوة العمل الأفريقية بين عام ١٩٩٩ وعام ٢٠١٠.

ويذكر أحد الباحثين في أمراض السرطان في معهد (دانا فاربر) أن من المتوقع أن يكون عدد المصابين بحمى الإيدز في سنة ٢٠٢٥ : ملياري شخص، وإن (٢٠٪) من شبان دول أفريقيا الوسطى والهند وتايلند وبعض بلاد أمريكا الجنوبيّة مصابون بحمى الإيدز الآن<sup>(١)</sup>.

وتشير تقارير وزارة الصحة الفرنسية إلى أن حالة وفاة واحدة في مدينة باريس من بين كل ثلث وفيات بين سن (٤٤ - ٢٥) سنة من العمر، هي بسبب الإيدز.

إن الخمر تضعف كريات الدم البيضاء التي تمنع تكاثر حمى الإيدز، وإن العدوى بالإيدز كثيراً ما تحدث في الغرب نتيجة الشذوذ الجنسي، ونتيجة حقن المدمنين على المخدرات أنفسهم بحقن ملوثة، وهكذا يتلاقى الشذوذ الجنسي مع الزنا وشرب الخمر وتناول المخدرات في حملة مترابطة لإبادة الجنس البشري.

(١) أرجو أن تؤخذ كل الأرقام المتعلقة بالإيدز، وجميع الأمراض الوبائية على أنها إحصاءات غير دقيقة، وهي ليست أكثر من مؤشرات، تبيّن خطورتها من دلالتها على تطور الحالة الصحية للعالم أكثر من أي شيء آخر.

وهكذا تبدو روعة التشريع الإسلامي في حفظ الكيان الإنساني من التدهور والانحلال . ولكن يبدو أن الحضارة الحديثة قد أضعفت إرادة الإنسان على مقدار ما زادت في قدراته ، فكأنها نزعت منه من الإنسانية على مقدار ما زرعت فيه من البهيمية والوحشية !!

د- النظافة: من أهم مايساعد على المحافظة على الصحة العامة (النظافة) على المستوى الشخصي ، وعلى مستوى البيئة ، وليس هناك دين من الأديان أعطى من الاهتمام بمسألة النظافة ما أعطته الأحكام والأداب الإسلامية.

الجلد ذو أهمية بالغة في حياة الإنسان ، فهو يشكل الدرع الواقي ، وخط الدفاع الأول عن الجسم ، وهو المكيف الذي يحفظ حرارة الجسم في حدتها الطبيعي ، ويحمي الجسم من الأشعة الضارة... خلايا الجلد تتجدد باستمرار ، والخلايا الميتة تبلغ الملايين يومياً ، وهي تراكم على سطح الجلد ، كما أن العرق الذي يرشح منه ، يتبعثر ماؤه ، وتبقى أملاحه... مما يجب العناية به وتنظيفه باستمرار؛ وقد ورد في الحديث: «إن الله طيب يحب الطيب ، نظيف يحب النظافة ، كريم يحب الكرم ، جواد يحب الجود ، فنظفوا أنفتيكم ، ولا تشبهوا باليهود»<sup>(١)</sup>.

وفي حديث الشيفيين: «حق الله على كل مسلم أن يغسل في كل سبعة أيام ، يغسل رأسه وجسده». الشريعة توجب على المسلم الاغتسال من الجنابة والاحتلام ، كما توجب على المسلمة الاغتسال بعد الطهر من الحيض والنفس . وستّه لصلاة الجمعة - وبعض الفقهاء يقول بوجوبه - وللعيدين والإحرام ودخول مكة ، والإفادة من الإغماء ، وعند طواف الإفاضة ، وعند التوبة من الذنب ، وفي مناسبات أخرى عديدة .

وأوجبت الشريعة الوضوء - وهو غسل أعضاء الجسم الظاهرة التي يكثر

---

(١) رواه الترمذى وقال حديث حسن صحيح ، والأفنيه : ساحات الدور .

تعرضها للوسم والغبار - للصلوة والطواف وصلة الجنائز. ومن السنة التوضي  
قبل النوم وللأذان والوقوف بعرفة، وعند ثورة الغضب وغيرها . . .

وبالإضافة إلى هذا فإن الإسلام يولي اهتماماً خاصاً لنظافة الفم  
والأسنان، لما ذلك من دور جوهري في المحافظة على صحة الجسم؛ ولذا  
فقد شرع المضمضة والسواك في أوضاع وأوقات عديدة في اليوم والليلة على  
ما هو معروف ومشهور.

لاتقتصر النظافة على ما ذكرناه، وإنما تتعذر إلى ضرورة المداومة على  
تقليم الأظافر بانتظام، وغسل الأيدي قبل الطعام وبعده، وبعد قضاء الحاجة،  
بالإضافة إلى الانتباه إلى نظافة الطعام والشراب، ومكافحة الذباب والبعوض،  
وعدم التبول والتغوط في الماء والطريق والظل.

إن الإسلام لا يحرض على النظافة فقط، وإنما على الطهارة أيضاً، والتي  
هي مفهوم شرعي، لا تعرفه أمم كثيرة، ولذلك نجد أن تنزه المسلم عن البول  
والغائط في جسمه وثوبه لا نظير له عند معظم - إن لم نقل جميع - الأمم الأخرى،  
وبذلك يمكن القول: إن المسلم الملزم بتعاليم دينه، هو الأطهر والأنظف في  
هذا العالم؛ والله الحمد.

#### ٤ - الغذاء المتوازن:

هو شرط أساسي لصحة جيدة، ومعظم الناس على جهل عظيم بما يحتاجه  
جسم الواحد منهم. ويظن كثيرون أن مجرد ملء المعدة يعدّ كافياً لحصول  
أجسامهم على حاجتها من الغذاء؛ ولذا ترى بعض الناس قد أصيب بالبدانة نتيجة  
كثرة ما يأكل، وهو إلى جانب ذلك مصاب بفقر الدم بسبب سوء ذلك الذي  
يأكله ! .

المتخمون في أمة الإسلام كُثُر، والجياع وأشباههم أيضاً كثُر، وكل ذلك  
بسبب أشكال من الخلل والقصور الثقافي والسلوكي؛ والمطلوب أن نستعيد  
التوازن الضروري لاستقامة حياتنا الفردية والاجتماعية .

وظائف الغذاء في جسم الإنسان أربع: البناء، وتوليد الطاقة، ودعم المناعة، وبقاء النوع. ولكي يتم تزويد الجسم بالغذاء على أحسن وجه يجب أن يشكل البروتين نحوً من (١٥ - ١٨٪) من غذائنا، والدهون (٣٠٪)، والسكريات والنشويات (٥٢ - ٥٥٪)، بالإضافة إلى بعض المعادن و(الفيتامينات). وإن الخلل الكبير في هذه النسب يسبب أضراراً كبيرة للجسم على المدى البعيد؛ وعلى سبيل المثال فإن نقص (البروتين) في الراتب الغذائي اليومي إذا كان حاداً فإنه يؤدي إلى ضمور العضلات وانتفاخ البطن ونقص المناعة... أما زيته عن الحد المطلوب، فإنها تشكل عبئاً على الكبد والكلى، وهكذا... .

إنني لا أريد التفصيل في مسألة أنواع الغذاء، وما يشتمل عليه كل منها من عناصر مهمة، لكن أقول: إن الوعي الصحي بما تحتاجه أجسامنا كمّاً وكيفاً، وبمصادر ذلك؛ أمر ضروري لكي نساعدها على عبور رحلة الحياة الشاقة.

#### ٥- التخلص من البدانة :

أساس مهم من أسس الصحة العامة، وأحد مطالب السلامة والنجاة من معطيات زماننا، حيث كثرت وسائل الترفيه، وصنوف الأطعمة التي لا تكاد تُحصر، مما يغرى الإنسان بالإسراف في تناولها، والذي تنشأ عنه زيادة في الوزن لدى كثير من الناس.

كان القدماء يعرفون الكثير عن مضار البدانة، وقد ورد من الآثار والحكم في ذمها الكثير، ومن ذلك قوله ﷺ: «أكثر الناس شبعاً في الدنيا، أطولهم جوعاً يوم القيمة»، وقوله: «المؤمن يأكل في ميعٍ واحد والكافر يأكل في سبعة أماء».

ويروى عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه قال: «إياكم والبطنة<sup>(١)</sup> في الطعام والشراب، فإنها مفسدة للجسم، مورثة للسقم، مكسلة عن الصلاة، وعليكم بالقصد فيما فإنه أصلح للجسم، وأبعد من السُّرَف». وإن الله - تعالى -

---

(١) البطنة: الامتلاء الشديد من الطعام.

لি�بغض الخبر<sup>(١)</sup> السمين، وإن الرجل لن يهلك حتى يؤثر شهوته على دينه».

هناك مقاييس عدة للوقوف على الوزن المثالي، أشهرها يقوم على تساوي الوزن مع الطول بعد حذف ١٠٠ سم من الطول، فالذي طوله ١٧٠ سم يكون وزنه المثالي ٧٠ كغ؛ فإذا زادت كمية السعرات الحرارية التي يتناولها الشخص عن حاجة الجسم اليومية، فإن الجسم يحول كثيراً من الزائد إلى «دهون» تراكم تحت الجلد، وفي العضلات، وحول الأوعية الدموية... فيبدأ وزنه بالازدياد. والبدانة أو السمنة في نظر بعض العلماء ثلاثة درجات:

١ - سمن معتدل إذا زاد الوزن بنسبة (٢٠ - ٤٠٪) من الوزن المثالي.

٢ - سمن متوسط إذا زاد الوزن بنسبة (٤١ - ١٠٠٪) من الوزن المثالي.

٣ - سمن شديد إذا زاد الوزن بنسبة أكثر من (١٠٠٪) من الوزن المثالي.

لكن تجب معالجة السمنة منذ أن تصل في الوزن إلى (١٠٪) خاصة في الأطفال؛ لأن المعالجة بعد ذلك تصبح صعبة.

يمكن القول: إن البدانة تؤدي إلى سلسلة مروعة من المخاطر على الصحة العامة للإنسان، وتوضح بعض الإحصاءات أن البدانة تترافق مع نقص العمر بسبب ما تؤدي إليه من الأمراض، فقد تبيّن أن ازدياد الوزن ١٠ كغ عن الحد المثالي يتراافق مع نقص العمر بنسبة ١٨٪، وازدياده ١٥ كغ يتراافق مع نقص العمر بنسبة ٢٨٪. ويقول أحدهم: كلما زاد الوزن عن الحد المثالي ١٠ كغ نقص العمر عشر سنوات<sup>(٢)</sup>.

---

(١) الخبر: العالم.

(٢) الأعمار بيد الله - تعالى - وهذا الكلام عن الوضع العام وليس عن الأفراد، وإن فقد يعيش النحيف أقل من السمين، وقد يُعمر البدين جداً أكثر من المعدل الوسطي السائد في بلاده، لكن الله - جل جلاله - بنى الحياة كلها على الأسباب والمسببات، والإحصاءات التي يذكرها العلماء في هذا الشأن، عبارة عن استقراء لما هو واقع بالفعل، وليس لما يمكن أن يقع.

من الأمراض التي تسببها البدانة ارتفاع الضغط الشرياني، وتشنج الكبد، والروماتيزم المزمن، ودوالي الساقين، وخثرات الأوردة، وقصور القلب الاحتقاني، وأمراض الشرايين التاجية، والعمق لدى النساء، وقصور التنفس، وانتفاخ الرئة، واذدياد (كولسترون) الدم، والإصابة بالسكري، إلى جانب الإصابة بتآكل غضاريف المفاصل . . .

وعلى سبيل المثال، فقد تبين أن زيادة الوزن عن الحد المثالي بمقدار (٪٢٠) تجعل صاحبها مهيأً للإصابة بالداء السكري أكثر من الشخص الطبيعي بنسبة عشرة أضعاف. وكلما ازداد وزن الجسم كيلوغراماً واحداً عن الحد المثالي، يزداد طول الأوعية الدموية في الجسم ٣ كم؛ وهكذا فالقلب الذي كان عليه أن يخدم وزناً معيناً للجسم وطوله معيناً للأوعية الدموية، يجد نفسه مضطراً لخدمة جسم أكثر وزناً بكثير، وأوعية أكثر طولاً بكثير، مما يجهده، ويضعفه قبل الأوان!

هناك الكثير من الطرق للتخلص من البدانة، ولكن أكثرها آمناً وفاعلاً هي تلك التي تعتمد على (الإرادة الصلبة) التي تساعدها على مقاومة شهوة التهام المقادير الكبيرة من الطعام، إلى جانب شيء من الرياضة الملائمة.

## ٦- الإقلاع عن التدخين:

لا نريد أن نتحدث عن البعد عن تناول الخمور والمخدرات؛ لأننا لا نوجه الخطاب إلى الفئة المتورطة في مثل هذه الأمور، وإنما نوجهه إلى تلك الشريحة الخيرة من الناس، والتي ترغب في تحسين أحوالها، والارتقاء في معارج الكمال. وبعض من هذه الفئة قد يجد نفسه أسيراً العادة التدخين بسبب عوامل مختلفة.

ومن المؤسف حقاً أنه في الوقت الذي بدأ العالم الغربي يحارب التدخين، ويرتب العقوبات والغرامات على تناوله في الأماكن العامة، وأماكن العمل والطائرات . . . في هذا الوقت أخذ (الدخان) ينتشر بين اليافعين والشباب من أبناء المسلمين على نحوٍ مخيف، ينذر بأوّل خطر العواقب.

وقد كان بعض علماء المسلمين يترددون في تحريم الدخان، أما الآن بعد أن ثبتت أضراره الكثيرة، فينبغي أن تصير الفتوى إلى التحريم أو ما يقاربه، وينبغي على الحكومات أن تقف موقفاً صارماً من الاتجار به وترويجه، وإلقاء المتغعين من ورائه إلى أضيق السبل.

إن أهم المواد المنبعثة من الدخان ثلاثة، هي: النيكوتين، وغاز أول أكسيد الفحم، والقطران؛ وهي ما بين مواد سامة ومسرطنة، كما أن الورق الذي يُلف به التبغ هو أيضاً مادة مسرطنة.

وأضرار التدخين عديدة، ويدرك د. كيلاني: أن الإحصاءات تشير إلى أن التدخين يتسبب في (٪٣٠) من الإصابات بالسرطان، وفي (٪٢٥) من الوفيات بأمراض الشرايين التاجية لمن هم دون سنة الـ (٦٥) سنة من العمر. وهو يتسبب في (٪١١) من إجهاضات الحوامل، وفي (٪١٥) من سرطانات الرئة (خاصة)، ونسبة إصابة المدخنين المعتدلين بسرطان الرئة تبلغ تسعة أضعاف نسبة غير المدخنين. أما في المدخنين المدمنين، فتبلغ النسبة عشرين ضعفاً.

وفي تقرير لمنظمة الصحة العالمية ما ملخصه: يحدث كل سنة (٥,٥) مليون وفاة بسبب التدخين في العالم. وهو يسبب (٪١٦) من وفيات أمراض القلب و(٪٣٩) من وفيات جهاز التنفس، و(٪٨٧) من وفيات سرطان الرئة.

إن ثمن السكاير التي تُدخَّن في العالم كله كلَّ سنة يقدَّر بـ (١٠٠) مليار دولار، تذهب هباءً، وتلوث البيئة أيضاً، فهل هذا حلال؟

إن مسؤولية الإقلاع عن التدخين تقع على المدخن أولاً، لكن لابد من سن التشريعات والقوانين التي تحارب هذه الظاهرة المستفحلة، ولابد للأسرة والمدرسة من أن تقوما بواجبهما في التوجيه والرقابة والمتابعة، كما أن الوسائل الإعلامية المختلفة لها دور بالغ الأهمية في محاصرة هذه الظاهرة. ولا يخفى أن هذه الموجة الهائلة التي تجتاح أقطاراً عديدة في عالمنا الإسلامي، هي جزء من موجة الضياع التي يتعرض لها شبابنا اليوم، لأسباب عده، باتت واضحة للقاصي والداني؛ والله المستعان.

## ٧- الراحة النفسية :

لا يصح لل المسلم أن ينسى أن كل ما يتحققه من نجاح، وما يصيبه من خير، هو من توفيق الله - تعالى - ومعونته وفضله، وأن ما يصيبه من بلاء وشدائد قد يكون بسبب أخطائه وتقصيراته، وقد يكون ابتلاء من الله - تعالى - يُتاب عليه إذا صبر واحتسب . وفي كلتا الحالتين، فإنَّه لا يصح لنا أن ننسى أن كل المكاسب والنجاحات التي نتحققها في هذه الحياة، هي مكاسب ونجاحات مؤقتة وزائلة، هي وأصحابها، وأيضاً فإن كل أشكال الإخفاق والبلاء، هي الأخرى مؤقتة، وستزول إن عاجلاً وإن آجلاً . وهذا الإدراك يؤمن لل المسلم نوعاً من التوازن النفسي ، كالذي نستشفه من قول الله - سبحانه - : ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَّا قَبْلَ أَنْ تَرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [٢٣] لِكَيْلَأَ تَأسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا أَنْذَكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ [الحديد: ٢٢ - ٢٣].

حتى يصل المسلم إلى هذه الحالة، فإن عليه أن يحرر نفسه من أسر الهموم والوسوس والأوهام؛ إذ على الواحد مثناً أن يأخذ بالأسباب، ويفعل كل ما يستطيع فعله في الاتجاه الصحيح وأن يرضى بالنتائج، ويستسلم لأمر الله - تعالى - .

نقول هذا لأن (الجلطة القلبية) تأتي اليوم في الدرجة الأولى بين أسباب الوفاة في كثير من بلاد العالم، وهذه الجلطة سببها تصلب الشرايين ، وحين تُصاب شرايين القلب بالتصلب والضيق، يكون القلب مملوءاً بالدم ، ولكنه لا يستطيع أن يأخذ منه الكمية الكافية له . وسبب تصلب الشرايين هو ازدياد نسبة (الكوليسترول) و(الغليسيريدات) الثلاثية في الدم .

إلى جانب ذلك فإن (الكرب) ذو تأثير بالغ في تصلب الشرايين وحدوث الجلطة ، وبعض الأطباء يجعل العامل النفسي هو السبب الرئيس في حدوثها ، ويدركون أن وزنه بين أسباب حدوثها يصل إلى (٧٠٪)، وتحقيق الكرب يكون

بالعلاج الإدراكي ، والرضا بقضاء الله وقدره ، والتذكّر بأن هناك أناساً كثيرين قد أصيّوا بأكبر مما أصيّنا به ، ويعانون أشد مما نعاني منه .

لابد بعد هذا وذاك من الحرص على الاسترخاء والنوم المبكر ، وقد ثبت أن نوم أول الليل أفعى للجسم من نوم آخره ؛ فالسهر خلاف السنة إلا من حاجة مشروعة ، فتقليله هو الأصل ، وتعود النوم المبكر يساعد المسلم على اغتنام أوقات السحر المباركة ، وحضور صلاة الفجر مع الجماعة .

#### ٨- ممارسة الرياضة :

إن ممارسة الرياضة الملائمة لسن الواحد منا على درجة عالية من الأهمية ، فهذه الأجهزة التي متعنا الله - تعالى - بها تحتاج المحافظة عليها إلى استخدامها بأسلوب يحافظ على سلامتها ، ويحرضها على النمو .

وقد كان كثير مما هو مطلوب يتم في الماضي بطريقة عفوية ، حيث الآلات التي توفر الجهد العضلي شبه معدومة ، مما يضطر الناس آنذاك إلى استخدام أيديهم وأرجلهم على نحو مستمر في جل شؤونهم . أما اليوم ، فإن فلسفة الإنتاج ، ووفرة وسائل الاتصال ، وكثرة الأجهزة ، والآلات المختلفة - فإن كل ذلك يتوجه إلى تقليل الحركة ، وقضاء الأعمال في المنزل أو في المكتب ، واستخدام الجهد العضلي إلى أدنى حد ممكن على ما هو معلوم . . .

كثيرون أولئك الذين يقولون : إنه لا وقت لديهم لممارسة الرياضة ، مع أن الواحد منهم لو ححسب ما يقضيه من وقت في أحاديث غير ذات قيمة على الهاتف ، وما يقضيه من ساعات عديدة أمام التلفاز لوجد أن ما يبذّره من وقت أكثر بكثير مما يحتاجه لتجديد بُعده البدني ، وإيقائه في حالة جيدة من الحيوية .

إن تنشيط الجسم ورفع كفاءة أجهزته المختلفة ، ثمرة لن تكون أبداً مجانية ، فمبدأ : «لا فائدة بدون ألم» ينطبق على موضوع الرياضة ، كما ينطبق على موضوعات أخرى كثيرة .

فوائد الرياضة كثيرة جداً، فهي تحرق الدهون الزائدة عن حاجة الجسم، وتخلصه من أذها وشرورها، كما أنها تحرك المفاصل، وتنشط الدورة الدموية، فتأخذ المفاصل حاجتها من الكلس والمغنتزيوم، وغيرهما كاملاً.

وللرياضة أيضاً أثر جيد على الحالة النفسية. وكلما كان الهواء نظيفاً، وكان المكان مفتوحاً، كانت فائدة الرياضة أعظم، وبعد الفجر يكون الهواء في قمة نقائه، لذا فإن ممارسة الرياضة بين طلوع الفجر وطلوع الشمس تكون ذات مردود أفضل. المشي والجري والحركات السويفية وركوب الخيل والسباحة... كلها رياضات مفيدة ونافعة، ويمكن للواحد منا أن يسلك الطريق الأطول إلى المسجد أثناء ذهابه إليه والإياب منه، كما يمكنه ترك استخدام سيارته يوماً في الأسبوع، وقضاء حاجاته القرية ماشياً. وإن مشي نصف ساعة إلى ساعة يومياً يُعد كافياً للمحافظة على درجة جيدة من اللياقة البدنية، المهم أن يختار المرء الرياضة المناسبة لسنّه، وأن يتنظم فيها في كل الظروف والأحوال.

إن الاهتمام بالبدن مطلوب في هذا الزمان أكثر من أي وقت آخر نظراً لأننا نعيش حياة مصطنعة، كثيراً ما تكون خارجة عن دورة الحياة الفطرية الطبيعية، ولابد أن نعوّض ما فقدناه نتيجة ذلك بالوسائل المختلفة التي أشرنا إلى كثير منها. والله المستعان.

\* \* \*

## الفصل الثالث

### إدارة شؤون العيش

المنطلق النظري :

العيش في الزمان الصعب، يتطلب من المسلم أن يستنفر كل قواه: الروحية والعقلية والجسمية والمهارية؛ حتى لا يُهمَّش، أو يجد نفسه تابعاً ذليلاً لجهة ما، أو يجد نفسه كسيراً حسيراً، لا حول له ولا طول. إن الحياة العامة التي يعيشها السواد الأعظم من الناس ليست حياة سوية، حيث اختصر كثير من الأنشطة الروحية والأدبية، أو ألغى؛ مما جعل المجال الأكبر للتنافس بينهم هو المال، وما يتبعه من متع الدنيا، وصار مما لا جدال فيه أن (المال) قد دعدا محور الحياة الحديثة أكثر من أي وقت مضى؛ فعن طريقه يمكن الوصول إلى أي شيء، كما يمكن دفع أي شيء، وبه يمكن ستر أي شيء . . . .

وهذه الوضعية الصعبة لا يصح تجاهلها، كما لا تصح مسايرتها على نحو مطلق. الرؤية الإسلامية العامة في مسألة المال والاقتصاد والكسب والاستثمار والإإنفاق، رؤية تميل إلى التوازن والاعتدال، وهي رؤية مترابطة، تراعي مصلحة الفرد ومصلحة الجماعة في آن واحد، كما تراعي حيثية كون الدنيا مزرعة للأخرة، وكونها دار ممر، لا دار مقر أيضاً. ولعلنا نجمل المنطلق النظري في هذا الشأن في النقاط التالية:

١ - إن الله - جلّ وعلا - ضامن ومتكفل بالرزق لكل إنسان، بل لكل ذي روح، يقول - سبحانه - : ﴿ وَمَا مِنْ دَبَّابَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦]. ويقول : ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْفُوْزِ الْتَّيْنِ ﴾ [الذاريات : ٥٨]. لكن ذلك لا يعني

أن رزق الله للناس سيكون على درجة واحدة، فالحكمة البالغة اقتضت التفاوت في المعاش تحقيقاً للتكامل، وتنويعاً للابتلاء، وفي هذا يقول - سبحانه - : «أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ تَحْنُنْ قَسْمَنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتٍ لِتَسْتَخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا سُخْرَيَاً وَرَحْمَتَ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَحْمَلُونَ» [الزخرف : ٣٢]. لكن النظام الإسلامي يكفل تكافؤ الفرص في العيش والكسب، ويؤمن وسائله على نحو متساوٍ؛ ولكل مجتهد من جهده نصيب.

٢ - الكسب والعمل والكد في طلب الرزق عبادة، وإن لم تتعذر ثمرات ذلك الدائرة الشخصية والأسرية للمسلم، لكن بالشروط والأداب التالية :

- أن يكون العمل مشروعًا، فالعمل في الربا وأمكنته القمار والملاهي، لا يكون طيباً؛ والله - تعالى - لا يقبل إلا طيباً.

- أن تصحبه النية الصالحة : نية المسلم إعفاف نفسه، وإغباء أسرته، ونفع أمتها، وعمارة الأرض، وما شابه ذلك .

- أن يلتزم فيه حدود الله - تعالى - فلا يظلم، ولا يخون، ولا يغش، ولا يجور على حق غيره .

- أن يحاول تأدية العمل باتفاقه وإحسان ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

- ألا يشغله عمله الدنيوي عن تأدية واجباته الدينية، كما قال - تعالى - : «إِنَّمَا لَلَّهُمَّ يَحْرَمُ لَا يَبْعُدُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَلَا قَارِبُ الْمَصْلُوةِ وَلَا يَأْتِي الْزَّكُوهُ» [النور : ٣٧]. ومرة على النبي ﷺ رجل، فرأى الصحابة من جملته ونشاطه، فقالوا : يا رسول الله، لو كان هذا في سبيل الله؟! (أي الجهاد) فقال : إن كان خرج يسعى على ولده صغاراً، فهو في سبيل الله؛ وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين، فهو في سبيل الله؛ وإن كان خرج يسعى على نفسه يعفها، فهو في سبيل الله؛ وإن كان خرج يسعى رباءً ومفاخرة، فهو في سبيل الشيطان<sup>(١)</sup>. وفي حديث مسلم :

(١) قال المنذري : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح .

«دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة (أي عتق عبد) ودينار تصدقـت به على مسـكين، ودينار أنـفقـته على أهـلـك، أعـظمـها الـذـي أـنـفـقــتهـ علىـ أـهـلـكـ».»

٣ - تستنهض الرؤية الإسلامية في مجال الكسب كل مسلم إلى العمل وبذل الجهد في استنباط خيرات الأرض، وتدوير رأس المال، وإنتاج الخدمات المختلفة، فهي تحارب العطالة والبطالة وهدر الطاقات والإمكانات، وهناك من النصوص ما يحـبذ قيام المسلم على أعمالـهـ بـنـفـسـهـ، وكسب قـوـتهـ من عملـ يـدـهـ وجهـهـ الخـاصـ، مـهـماـ كـانـ ثـمـارـ ذـلـكـ مـتـواـضـعـةـ وـمـحـدـودـةـ؛ فـذـاكـ خـيـرـ منـ سـؤـالـ الناسـ، وإـرـاقـةـ مـاءـ الـوـجـهـ فـيـ ذـلـلـ الـحـاجـةـ إـلـىـ الـآخـرـينـ، وـفـيـ حـدـيـثـ الـبـخـارـيـ: «ـمـاـ أـكـلـ أـحـدـ طـعـاماـ قـطـ خـيـرـاـ مـنـ أـنـ يـأـكـلـ مـنـ عـلـمـ يـدـهـ، وـإـنـ نـبـيـ اللـهـ دـاـوـدـ كـانـ يـأـكـلـ مـنـ عـلـمـ يـدـهـ». وـعـنـ الـبـخـارـيـ أـيـضاـ: «ـلـأـنـ يـأـخـذـ أـحـدـكـمـ أـحـبـهـ، ثـمـ يـأـتـيـ الـجـبـلـ، فـيـأـتـيـ بـحـزـمـةـ مـنـ حـطـبـ عـلـىـ ظـهـرـهـ، فـيـبـيـعـهـاـ، فـيـكـفـ بـهـ وـجـهـهـ خـيـرـ مـنـ أـنـ يـسـأـلـ النـاسـ أـعـطـوـهـ أـوـ مـنـعـوهـ».

٤ - اختلف العلماء اختلافاً واسعاً في التفاضل بين الغني الشاكر والفقير الصابر، واستدلّ كل فريق بأدلة صحيحة على اختياره . والذـي أـرـاهـ أـنـناـ حينـ نـنـظـرـ إـلـىـ الـمـسـأـلـةـ عـلـىـ الـمـسـتـوـيـ الـفـرـديـ، فـإـنـ الـأـفـضـلـيـةـ تـوـقـفـ عـلـىـ مـسـلـكـ الـغـنـيـ وـمـسـلـكـ الـفـقـيرـ تـجـاهـ الـحـالـةـ الـتـيـ هـوـ فـيـهـاـ، فالـشـكـرـ لـيـسـ درـجـةـ وـاحـدـةـ، وـهـنـاكـ رـذـائـلـ وـانـحرـافـاتـ كـثـيرـةـ تصـاحـبـ الـوـفـرـةـ، كـمـاـ أـنـ هـنـاكـ رـذـائـلـ وـانـحرـافـاتـ كـثـيرـةـ تصـاحـبـ الـفـقـرـ وـالـقـلـةـ.

أما على المستوى العام، فلا ينبغي أن يختلف في هذا الأمر ، حيث إن هناك اعتبارات كثيرة، تجعل المقارنة بين الغنى والفقير غير واردة ، ففي زماننا خاصة ، يستحيل تعليم الناس من غير مؤسسات ترعاها الدولة ، كما يستحيل إيجاد نوع من التجانس الثقافي من غير مؤسسات إعلامية ، كما يستحيل المحافظة على الاستقلال الوطني من غير جيش وسلاح . . .

كما أن هناك شرائح اجتماعية عديدة ، تعيش في ظروف وأوضاع خاصة ، كما هو الحال والشأن بالنسبة للأرامل والأيتام والمعوقين واللاجئين والباطلين

عن العمل والمفلسين والغارمين، والذين تعرّضوا لکوارث طارئة<sup>(١)</sup>... فحين يكون الفقر هو السمة العامة للدولة وللمجتمع، فإن كل ما ذكرناه من مؤسسات وفئات، سيكون في حالة صعبة، وأحياناً مأساوية. وسيختلف الأمر حين تكون المالية الوطنية جيدة، على ما هو ملحوظ في بعض الدول<sup>(٢)</sup>.

وقد أدرك كثير من علماء السلف أن الفقر كان وسيلة إذلال لكثير من الناس، كما كان ذريعة لشراء بعض الذمم، ولذا فإن عدداً غير قليل منهم حاولوا تحسين وضعهم المادي، وحثّوا الناس على مثل ذلك، يقول ابن الجوزي: «ليس في الدنيا أنسٌ للعلماء من جمع المال للاستغناء عن الناس، فإن العالم إذا استغنى ضمّ إلى العلم خير الكمال، وإن جمهور العلماء شغلهم العلم عن الکسب، فاحتاجوا إلى ما لا بد منه، وقل الصبر، فدخلوا مداخل شانتهم، وإن تأولوا فيها، إلا أن غيرها كان أحسن لهم».

وقال حماد بن زيد: قال لي أيوب: «الزم سوقك، فإنك لا تزال كريماً على إخوانك ما لم تحتاج إليهم».

وقال سفيان الثوري: «كان المال فيما مضى يُكره، فأما اليوم، فهو ترس المؤمن».

---

(١) ورد في هذا المعنى عن سعيد بن المسيب قوله: «لا خير فيمن لا يحب جمع المال من حله، يعطي منه حقه، ويكتف وجهه عن الناس». وكان يقول: «اللهم إنك تعلم أنني لم أمسكه بخلاء، ولا حرضاً، ولا محبة للدنيا ونيل شهواتها، وإنما أريد أن أصون به وجهي عنبني مروان حتى ألقى الله، فيحکم بيني وبينهم، أصل منه رحمي، وأعود منه على الأرمدة والفقير والمسكين واليتيم والجار.

(٢) صرّح وزير التعليم الإنديونيسي أن وزارته لا تستطيع أن تؤمن إلا كتاباً واحداً لكل عشرة طلاب. وفي المقابل تفید بعض الإحصاءات أن مجمل ما تبرع به المؤسسات والأفراد في الولايات المتحدة عام ١٩٩٦ قد بلغ نحواً من (١٥١) مليار دولار، ذهب نحو من (٤٥٪) منها لدعم المؤسسات الدينية، ونحو من (١٣٪) لدعم التعليم ونحو (٩٪) لدعم الصحة. فكم مجمل ما تبرع به الناس في العالم الإسلامي الذي يزيد عدد سكانه على عدد سكان أمريكا أكثر من خمس مرات؟!.

٥ - إن ظاهرة الفقر التي تلف معظم أقطار العالم الإسلامي، وكثيراً من أبنائه لم تدرس على نحو كافٍ، وهي ظاهرة متجلدة في التاريخ الإسلامي، وأظن أنه مما لا ينبغي أن يختلف فيه أن هذه الظاهرة المخيفة، تعود إلى الكسل وسوء التوزيع والظلم، والفساد الإداري من جهة، وإلى اختلاط بعض المفاهيم من جهة أخرى. وفي هذا السياق نجد على مدار التاريخ من المسلمين من يغلط في فهم بعض قضايا القضاء والقدر، ولاسيما مسألة الرزق، وأنه مقسم ومكتوب، على ما هو معتقد أهل السنة والجماعة، حيث فهم كثير من المسلمين أنه مadam الرزق مكتوباً ومحدداً، فلِمَ العناء والكد، ولِمَ التفكير والتخطيط . . .؟

والحقيقة أن أنواع القضاء ثلاثة:

أ - قضاء يستوجب الصبر والشكر، وهو كل ما يحدث للإنسان بدون تدخل إرادته، مثل كونه ابن فلان، ومثل ما قضى الله له به من الوساما أو القبح والذكاء أو الغباء . . .

ب - قضاء يستوجب المعالجة، أي مقابلته بما ربيطه الله - تعالى - به من أسباب؛ فما قضى الله به من الجوع، يعالج بالأكل، وما قضى الله به من المرض، يُعالج بالدواء، وهكذا . . .

ولذا لما أراد عمر رضي الله عنه عدم دخول الشام نظراً لوجود الطاعون فيه، وقيل له: «أفراراً من قضاء الله» قال: «نعم أفر من قدر الله إلى قدر الله». .

ج - ما قضى الله به من التكاليف الشرعية، فهذا يُمارس الإنسان تجاهه حريته، فإن فعل ما أمر به كان مثاباً، وإن عصى عوقب. ولو سلبه الله - تعالى - الاختيار لأسقط عنه المسؤولية على ما هو معروف.

إن كثيراً من المسلمين خلط بين ما أراد الله - تعالى - بنا وبين ما أراده منا، وبين ما منه بد، ويمكن دفعه ومعالجته، وبين ما ليس منه بد، فلا ينفع معه إلا الرضا والاستسلام والصبر والحمد.

حين نجد عالماً من علماء المسلمين، أو رجالاً فذاً من يقتدى به فقيراً،

فهذا لا يعني أن الفقر ممدوح، وأنه أصلح لحال الأمة وحال الأفراد، فربما يكون ذلك بسبب تفرغه للعلم، كما عزف بعض الأئمة عن الزواج خوفاً من شغله لهم عن التأليف والتعليم. وقد يكون فقره بسبب أنه وجد نفسه في ظروف صعبة، وحاول تحسين وضعه، فلم يستطع، وقد يكون ذلك لأنه خشي على نفسه فتنة الغنى، والدخول في مداخل الشراء وتبعاته، والعجز عن القيام بحق المال... .

إن الانحراف في فهم حقيقة القضاء والقدر، يحول الإيمان به من سلاح يخوض به المسلم غمار الأخطار، ويقف به المواقف الصعبة (لأنه يعلم أنه لن يصييه إلا ما كتب الله له) إلى إنسان جبري معطل للأسباب، يتقوّت الأماني، ويعوص في أوحال الكسل والبطالة. وهذا ما يعاني منه كثير من المسلمين اليوم! .

٦ - من المنطلقات الإسلامية التوسط في الإنفاق، فلا يمسك المسلم المال عن مواضع البر والصلة والصدقة... ولا ينفقه في ذلك أو في أكل وشرب، ويظل بعد ذلك حيران، لا يدري ماذا يصنع بنفسه وعياله. وقد ذكر بعض المفسّرين أن سبب نزول قوله - جلّ وعلا - «وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَقْلُولةً إِلَى عُقْدَكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَنَقْعُدَ مَلُومًا مَخْسُورًا» [الإسراء: ٢٩]، هو أن غلاماً جاء إلى النبي ﷺ فقال: إن أمي تسألك كذا وكذا. فقال: «ما عندنا اليوم شيء». قال: فتقول لك: اكسني قميصك. فخلع قميصه، فدفعه إليه، وجلس في البيت عرياناً.

حسن التدبير، وإدارة الموارد القليلة مما يساعد على جعل حياة المسلم أقرب إلى الاستقرار، وما يساعد على تكوين المالية العامة في الأمة، ولا سيما إذا علمنا أن كثيراً من الأعمال اليوم، لا يقوم على الجهد البدني فحسب، وإنما يحتاج إلى أدوات إنتاج، والتي لا يمكن توفيرها إلا عن طريق ادخار بعض المال، مما هو متاح للمصاريف اليومية.

ومن العجيب أن يذم بعض علماء المسلمين (الادخار) تعلقاً بأدبيات أو نماذج لا تمثل توجّه الشريعة السمحّة، بمقدار ما تمثل نزعات فردية، هي أقرب إلى المثالية، التي إن صلحت لفرد من الناس - نظراً لظروفه الخاصة - لم تصلح

أن تكون قاعدة عامة في حياة الأمة؛ ومن ذلك ما نقله الغزالى في الإحياء عن بعض علماء المسلمين من أن من حصل له مال بإرث أو كسب... فله في الأدخار ثلاثة أحوال:

**الأولى**: أن يأخذ قدر حاجته في يومه، فياكل إن كان جائعاً، ويلبس إن كان عارياً... ويفرق الباقى في الحال، ولا يدخله، فهذا هو الوفى بموجب التوكل تحقيقاً، وهذه الدرجة هي الدرجة العليا.

**الثانية** المقابلة لهذه المخرجة له عن حدود التوكل: أن يدخل لسنة مما فوقها، فهذا ليس من المتكلمين أصلاً!

**الثالثة**: أن يدخل لأربعين يوماً فما دونها، فهذا موضع خلاف: هل يخرجه ذلك عن مقام التوكل أو لا؟.

وهذا مع أنه ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ أدخل مرة لأهله قوت سنة، كما أن شعيرة الزكاة قائمة على امتلاك أنعام أو مال يحول عليه الحول، كما أن العديد من الصحابة الكرام، كانوا يمتلكون الأموال الطائلة، ولا يستطيع أحد أن يقول: إنهم بذلك خرجو عن حدود التوكل. وما أكثر الأقوال والمذاهب التي شوّشت الرؤية على العامة، وكانت في حسهم التوجهات الفكرية والسلوكية الخاطئة!.

### أساليب ووسائل في تدبير شؤون العيش:

إن المنطلقات النظرية في كل أمور الحياة، ليست هي التي تنقل الناس من حال إلى حال، والمناهج على مختلف أشكالها وألوانها، ليست هي التي تحمل الناس إلى الغايات التي يريدونها؛ فقد حفظ الله - تعالى - هذا الدين، وظللت قطعيات الشريعة دائماً واضحة للعيان، لكن الأمة مع ذلك تراجعت عما كان عليه سلفها؛ لأنها لم تتوفر الشروط والبيئات التي تساعد المنهج على أداء دوره في حياة الناس.

وهكذا فالمنطلقات النظرية ترسم الطريق، وتسهل العمل، وتزيل العوائق الثقافية من وجهة، وتجعل الإنجاز يبدو مشروعاً وممكناً، كما أنها

توفر معايير قياسه، لكنها لا توجد العمل نفسه، وإنما توجده البرامج والأساليب والأدوات التي نوظفها في سبيل تحقيقه؛ ولذا فقد يملك خريج من كلية التجارة كل الأفكار والنظريات التي تجعل منه رجل أعمال ناجحاً، لكن ذلك وحده، لا يتيح أي شيء ما لم يكن لديه المشروع والمال والإطار التنفيذي . . .

وأسأعرض هنا بعض ما أعتقد أنه يساعد في تدبير شؤون العيش والرزق، وإدارة الإمكانيات المتاحة من خلال الحروف الصغيرة التالية:

#### ١- الاستقامة والالتزام:

تأتي الاستقامة، وتقوى الله - تعالى - على رأس ما يمكن أن يفعله المرء في مواجهة الصعاب، وتحسين ظروف المعيشة، فقد تعهد - سبحانه - بالرزق وتفريح الكروب لمن يتقيه، ويلزم بأمره ونهيه، حيث قال: «وَمَنْ يَتَّقِنَ اللَّهَ يَعْلَمُ لَهُ بِمَا يَعْمَلُ ۚ وَبِرَزْقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۖ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ ۖ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» [الطلاق: ٢ - ٣].

ومما يسع في الرزق صلة الرحم وبر الأقارب، فقد ورد في الحديث الصحيح: «من أحب أن يبسط له في رزقه، وينسأ له في أجله، فليصل رحمه». وإن من المؤسف أن كثيراً من الناس، يواجه الأزمات بالتقللت من الضوابط الشرعية وبقطع الرحم، والإقلال من الصدقة، ظناً منهم أن ذلك يوسع خيارات الحركة لديهم، ويضغط نفقاتهم، ومادروا أنهم بذلك يحرمون بركة التوفيق والمعونة من الله - تعالى - وربما تضاعفت أزماتهم، وكان ما خسروه أكثر بكثير مما ربحوه.

#### ٢- التفوق:

لا يكون المتدين الحق شخصاً عادياً؛ لأن طبيعة التدين الصحيح تقتضي التفوق والتقدم على القرآن؛ وكلما كان استيعاب المسلم للمرامي الأخلاقية والحضارية للإسلام أفضل كان نجاحه في شؤونه الحياتية المختلفة أعظم.

قد يكون من الصعب على الواحد منا أن يتفوق في جميع أنشطة الحياة؛ إذن فليحاول أن يكون الأول أو الثاني في محيطه في بعضها، كالمحافظة على الوقت، أو الدقة في أداء العمل، أو حسن الإصغاء، أو الاستفادة من الفرص المتاحة، أو حُسن العشر والعلاقة بين الناس... على ألا يتخلّف عن الحد المقبول في باقي أموره. إن أي تفوق في أي من هذه الأمور وأشباهها سيجعل قدرتنا على مواجهة الصعاب أفضل، وسيزيد من كفاءة عيشنا في الزمان الصعب.

#### ٣- حاول تحسين دخلك :

يعيش كثير من الناس في هذا الزمان على حافة الفقر، وهناك شكوى عامة من تزايد صعوبة توفير الحاجات الأساسية، حيث تحول كثير مما كان يُعد في الكماليات إلى أشياء ضرورية تصعب استقامة الحياة بدونها؛ أصف إلى هذا وجود بطالة متضاعفة في قطاع الشباب - ولا سيما المتعلّم منه - إلى جانب ارتفاع الأسعار على نحو مستمر، ومن الحلول لمواجهة هذه الوضعية أن يحاول الإنسان تحسين دخله، حيث إن بإمكان المرأة أن يوجد لنفسه عملاً فرعياً، يدر عليه دخلاً إضافياً؛ ومهما ساءت الأحوال، فإن هناك دائماً بعض الفرص للحصول على مصدر يزيد في دخل الإنسان، كما أن بإمكان ربات البيوت أن يعملن في بعض الصناعات اليدوية الخفيفة داخل بيوتهن، لتعزيز دخل أزواجهن.

وقطاع الخدمات يتّنام على نحو سريع، وهو يوجد اليوم فرصاً كثيرة للعمل، لا تحتاج إلى الكثير من المال بمقدار ما تحتاجه من التنسيق والتنظيم، أي المبادرة والعقل المنظم وشيء من الجهد والصبر. ولا ننسى أن نقول: إن هذا يجب أن يتم في إطار من التوازن ومراعاة الحقوق الأخرى المترتبة على الواحد منا.

#### ٤- تعود تأجيل الرغبات :

لدى النفس البشرية ميول غريزية نحو الكسل والفوضى، والهروب من الواجبات، والابتعاد عن الأعمال الحادة. وكثيراً ما يرى الواحد منا نفسه وقد

قطع عملاً مهماً، يقوم به من أجل إجراء مكالمة هاتفية غير ملحة، ولا ضرورية، أو لزيارة صديق كان معه بالأمس، أو لسماع نشرة أخبار، يعرف أنه ليس فيها أي جديد . . .

المطلوب من الواحد منا أن يسجل على نفسه كم مرة في اليوم استطاع تأجيل رغبة ملحة من أجل إتمام عمل مهم؛ وكم مرة قطع عمله من أجل خاطر خطر على باله، وهو لا ينطوي على أية أهمية أو قيمة.

إن تحرك الوقت على نحو متتابع يرتّب علينا مسؤوليات وأعباء جديدة، ولابد من مواجهتها عن طريق الاستمرار في العمل قدر المستطاع.

## ٥- اكتساب المهارات :

كانت متطلبات العيش في الماضي غير بعيد محدودة جداً، ولذا فإن الواحد من الناس كان يقوم بمعظم حاجاته. ومع ارتقاء الإنسان في مدارج الحضارة أخذت أساليب الحياة تتعدد شيئاً فشيئاً، وزاد اعتماد الناس بعضهم على بعض، مما جعل تقسيم العمل يزداد شمولاً وعمقاً، وصارت صلاحية الإنسان في البناء الاجتماعي، تستمد اكتمالها من مدى ما يمكن أن يقدمه لمجتمعه من إسهامات هو بحاجة إليها.

إن مهمة العلم أن يرتاد آفاق المجهول، ويكشف السنن، ويحلل العوامل المشابكة للظواهر المختلفة . . . لكن هذا كله لا يحسن نوعية الحياة على نحو ملموس ما لم يترجم إلى تطبيقات عملية، ويتجسد في أساليب ووسائل، توفر الراحة للناس؛ وهذا ما ينجبه اللقاء السعيد بين العلوم النظرية وبين الممارسات المهنية والتقنية.

إنَّ جزءاً كبيراً من صعوبة العيش في زماننا يعود إلى ضعف القاعدة الصناعية والمهنية في بلاد المسلمين؛ وواضح أن التقدم الصناعي الذي أحرزته الدول الغربية، وبعض الدول التي تسير على نهجها - هو الذي مكّنها من قيادة الحضارة، وإثراء شروط العيش الكريم على الأمم الأخرى، وقد أفرز ذلك بطالة ضخمة،

اجتاحت مئات الملايين من أبناء العالم الإسلامي، وصار إتقان الشاب لحرفه أو مهنة يكتسب من ورائها رزقه أمراً في غاية الأهمية.

ومن المؤسف جداً أن كثيراً من الشباب - العربي خاصة - يفضل أن يجلس كسيراً حسيراً في بيته، أو يمضي سباحة يومه متوجلاً في الشوارع على تعلم حرفه أو مهنته أو تطوير مهارة يمتلكها، وذلك من بعض بقايا الجاهلية الأولى في النفوس والأعراف، حيث كان المهنيون - على نحو عام - هم عماد الطبقة التي تتولى خدمة المجتمع، وهناك إلى جانبها طبقتان آخرتان: طبقة (الشجعان) وطبقة (التجار) التي تمثل النفوذ والثراء في المجتمع.

وقد حاول النبي ﷺ القضاء على مفاهيم كراهية المهن من خلال أقواله، ومن خلال سلوكه الشخصي، وقد انفع الناس بذلك في البداية إلى حدّ كبير، لكن الأمر لم يدم طويلاً حيث جاءت حركة الفتوح بمئات الآلاف من العبيد وغيرهم ممن وفد إلى الجزيرة العربية والحاواضر الإسلامية الأخرى، وكان كثير من أولئك يتقن الكثير من المهن والحرف والمهارات، مما جعل العرب يشعرون بعدم الحاجة إلى امتحان الحرف مادام هناك من يقوم بشؤونهم المختلفة، فعاد ازدراء المهن من جديد إلى حياة الناس<sup>(١)</sup> ! .

إن العيش في الزمان الصعب، يتطلب تحرراً ثقافياً، وتجاوزاً للأعراف والتقاليد البالية التي جعلت كثيراً من الشباب يسلك مسالك ذي العيال المتكبر؛ إنهم يريدون أن يشكلوا طبقة متميزة بدون أي شيء يؤهلهم لذلك ! .

التقدمحضاريأوجد أزمات كثيرة، ومنح فرصاً أكثر، وقد صار هناك الكثير الكثير من المهن والحرف والمهارات التي يمكن اكتسابها وإتقانها في بضع شهور، حيث إنه بسبب التقدم التقني، وتوفّر الآلات المساعدة صار إتقان الصنائع أسهل من ذي قبل.

---

(١) يقول الفرزدق معيّراً جريحاً بأبيه الحداد:

إنني بنى لي في المكارم أولي

ونفتحت كيرك في الزمان الأول

إلى جانب المهن والحرف القديمة صار هناك حرف كثيرة يمكن للإنسان أن يتلقنها؛ فالوضع الجديد للدعاية والإعلان - مثلاً - منح ذوي المواهب في الرسم والخط فرصاً عظيمة للعمل . وبرامج الحاسوب وفرت الملايين من فرص العمل . وليس سراً أن كثيراً من البرامج لا تصممها الشركات في مبانيها ، وإنما تعهد به إلى هواة يقومون بتصميمها في منازلهم . صيانة المحركات والأجهزة الإلكترونية والكهربائية وال ساعات ، وما شاكلها تتطلب المزيد من العاملين ، وتنمو على نحو مطرد .

الواجب على الواحد متى أن يستخدم جزءاً من أوقات فراغه في تطوير بعض مهاراته ، أو تعلم بعض المهن الخفيفة التي يستفيد من ورائها في تحسين وضعه المعيشي ، وإن كل ذلك من جملة الأعمال التي تساعد الأمة على النهوض ؛ إذ لا نستطيع أن نجد مجتمعاً أقوى من مجموع أفراده ، فوجود الأفراد المهرة ، يعني في النهاية مجتمعاً ماهراً .

#### ٦- اغتنام الفرص المتاحة :

الفرص تعني دائماً ظروفأً أكثر ملاءمة للقيام بعمل ما ، وهذه الظروف لا تتوفر دائماً، بل إن الفرص الكبرى ، قد لا تتوفر إلا مرة واحدة في العمر . الفرض لا تطرق باب أحد ، وعلى الناس أن يبحثوا عنها . حين يكون المرء إيجابياً وفعلاً ، فإنه يقع على الكثير من الفرص أكثر من غيره ، لأنه يدرك جوانب النفع الخفية ، فيسبق إلى الاستفادة منها . الكسل والخوف من الإخفاق ، من أكبر العوامل التي تُبعد الإنسان عن الاستفادة من الفرص . إن مشاوراة أهل الخبرة فيما يلوح من إمكانات للتحسن ، تساعد كثيراً على التحرك والإقدام ، فلنجعل ذلك خلقاناً .

#### ٧- السفر بباب من أبواب الرزق :

السفر قطعة من العذاب ، لكنه أيضاً باب من أبواب الرزق ، حيث يستفيد المرء بخبرات جديدة ، وينقل إلى البلد الذي يسافر إليه بخبرات بلده الذي نشأ فيه ،

ويقع على فرص غالباً لا توفر في بلاده، وقد قال الله - جلّ وعلا - : «**وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغِمًا كَثِيرًا وَسَعَةً**» [النساء : ١٠٠]. قال ابن عباس وغيره: «السعَة: سعة الرزق». وكان ابن عمر يقول: «ما خلق الله موتاً أموتها بعد الموت في سبيل الله أحب إلىَّ من الموت بين شعبي رحلي، أبتغي من فضل الله ضارباً في الأرض».

وعلى مدار التاريخ كان الناس يهاجرون وي safرون تفاديًّا للمجاعات والأزمات الخانقة، وكان معظمهم يجد في ذلك منجاً مما هو فيه من كرب وضيق وقلة. إن تعلق الماء بمسقط رأسه، ومقام أهله شيءٌ فطريٌّ، ورمز من رموز الوفاء، لكن المبالغة في ذلك، تحرم الماء من أمور كثيرة، هي في غاية الأهمية<sup>(١)</sup>. وعلى كل حال فالخيرون يبنون حيث اتجهوا، وحيث أقاموا؛ وغربة سنوات قد تساعد على الاستقرار والسعَة عمرًا مديدةً.

#### ٨- توفير شيءٍ من الدخل :

كانت الحياة في الماضي أقرب إلى الرتبة، والمفاجآت فيها قليلة، والاحتياجات محدودة. أما اليوم فكل شيء قد تغير، وصار توقع الحالة الطارئة من مرض وسفر ومصروفات تعليم.. أمرًا ضروريًا. أضعف إلى هذا أن تحسين الوضع المادي لأحدنا، سيظل مرتبطاً بتوفير شيءٍ - ولو قليل - من المال، مما يوجب على الواحد مناً ألا ينفق كل ما يأتيه من مورد، وأن يحاول أن يحتزئ شيئاً منه، يعده لما ذكرناه ولغيره.

بعض الناس ينفق دخله الشهري في أيام معدودة، ثم يستدين إلى نهاية الشهر، ليظل يشعر بأنه عاجز ومغلوب! ومع أن بعض الناس يكون مضطراً فعلاً لمثل ذلك، إلا أن الصحيح أن كثيرين منا يسيئون استخدام مواردهم المالية،

(١) يروى عن الشافعي - رحمه الله - قوله :

تغرب عن الأوطان في طلب العلا  
تفریج همٌ واكتساب معيشة  
وسافر ففي الأسفار خمس فوائد  
وعلم وأداب وصحبة ماجد

وينفقون كثيراً منها على أشياء ترفية، أو دعوات وولائم مظهرية، ثم يظل يطرق باب فلان وعلان مُريقاً ماء وجهه !

فكرة الصندوق الاحتياطي التي يعمل بها بعض الناس جيدة ومفيدة، حيث يقوم بعضهم باحتزاء (١٠٪) من الدخل الشهري، ويضعه في ذلك الصندوق لاستخدام فيما بعد في نحو ما ذكرناه .

#### ٩ - إدارة الإمكانيات المحدودة:

كلما كانت الإمكانيات محدودة، والموارد شحيحة، احتجنا إلى براعة أكثر في إدارتها؛ حيث إن علينا أن نؤمن حاجاتنا من وراء رأس مال محدود. وتظهر التجارب العالمية يوماً بعد يوم أن بإمكان الإدارة الممتازة أن تغدو ضعف الإمكانيات المتاحة؛ والتقدم التقني الهائل يتبع أكثر فأكثر لأعداد كبيرة من الناس أن يتوجهوا كميات كبيرة من المحاصيل من جراء زراعة مساحات صغيرة جداً، وفي بعض الدول صارت الزراعة المنتجة على أسطح المنازل، وعلى الأرصف المقامة على الجدران - مألوفة؛ كما أنه صار في إمكان صاحب الخبرة أن يقيم مصنعاً صغيراً في حجرة من داره، بل إن بعض المصانع الكبرى كانت نواتها في يوم من الأيام عبارة عن ورشة صغيرة جداً، كما هو الشأن في مصانع (فورد) للسيارات .

مما يساعد على خفض النفقات تأجيل شراء بعض الأشياء إلى الأوقات التي تكون فيها رخيصة - وهذا ما يفعله كثير من الناس في أمريكا - وأكل بعض الفواكه والخضار في مواسمها، حيث تكون عادة منخفضة، وإجراء المكالمات الهاتفية في أوقات التخفيض، والعزوف عن شراء الأشياء الترفية والكمالية . . . ولابد مع هذا وذاك من الإقلاع عن عادات البطر والتبذير في المأكل والملبس والمسكن، حيث تنفق النساء الأموال الطائلة على الملابس وأدوات الزينة، وحيث تطبخ كميات كبيرة من الطعام، لا تجد من يأكلها . . .

إن التفكير الجاد، ومحاولة فهم أسرار النجاح في بعض القطاعات

أو المؤسسات الناجحة مما يولد الأفكار المبدعة التي يمكن أن تقوم عليها مشاريع ناجحة، وحين تُوجَد الفكرة، وتُدعَم بدراسة جدوى عقلانية وعلمية، فإن المال لا يغدو مشكلة، حيث يتهاfت المستثمرؤن على صاحب الفكرة، وبذلك يكون صاحب الفكرة قد استثمر إمكاناته الذهنية، وربح أكثر من أصحاب الإمكانيات المادية الجيدة، والتي لا يعرفون ماذا يصنعون بها.

#### ١٠ - لا تجْمِد أموالك :

المال أداة إنتاجية مهمة، والرؤية الإسلامية فيه تتحثّ على جعله متحرّكاً نامياً، حيث إن في حركته توفير فرص عمل للمحتاجين إليه، كما أن فيها تشطيطاً للاقتصاد الوطني، وعائداً على الدولة وأصحاب رؤوس الأموال، إذا ما أدير بشكل جيد. ولعلّ هذا ما يفسّر قوله - عليه الصلاة والسلام - : «لو كان لي مثل أحد ذهباً لسرّني ألا تمرّ علىي ثلث ليالٍ وعندي منه شيء إلا شيئاً أرصله لدّين».

وعن عمر - رضي الله عنه - : «ألا من ولِي يتيماً له مال، فليتجر له في ماله، ولا يترکه فتأكله الصدقة». وإن في ترتيب الإسلام الزكاة في الأموال غير المستثمرة حضاً لأصحابها على استثمارها، لأن المال ما أُوجَدَ من أجل أن يُكتَنز ويكُدَّس في البيوت، وإنما من أجل الاستغلال، حتى يتتفع بحركته الناس.

#### ١١ - العلاقات الحسنة مصدر رزق :

مصير البشرية متوقف على عدد محدود من الأمور الجوهرية، أهمها علاقة الناس بخالقهم - جلّ وعلا - ثم علاقتهم بعضهم مع بعض. والتعاليم الإسلامية في هذا الشأن، تؤسس علاقات ممتازة بين الناس؛ لأنها قائمة على الحثّ والعطاء والتسامح والتعاون؛ ونجد هذا واضحاً في نحو الحثّ على ابتداء الغير بالسلام، وإكرام الضيف والجار، ومقابلة الخطأ بالعفو، والتبسم في وجه الآخر المسلم، والصبر على ما تجرّه مخالطة الناس من الأذى، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعيادة المريض، وزيارة الأصدقاء، وصلة الرحم، والنصائح للشريك، وغشيان المساجد في الجمعة والجماعات والأعياد.

إن كل ذلك فو ، أنه تعبد الله - تعالى - يعود بالنفع العظيم على أصحابه؛ فهو مثلاً يجعل الآذى يشعرون بالامتنان ، ويبحثون عن وسيلة يردون بها المعرف ، كما أنه يه ، الثقة والألفة بين المسلمين ، وهو أيضاً وسيلة للتعرف والتعاون . وحين يتحقق واحد من الناس إلى نوع من الخدمة أو العمل ، فإنه يلجم أولًا لمن يعرفهم؛ و ١. هو الدافع الذي يكمن خلف الكثير من أعمال الإعلان التي تُنفق فيها الملايين

إننا بحاجة دائمة إلى الثقة بأنه مهما ساءت الأحوال، واشتدت الكروب، فستظل هناك فرص وخيارات، لكن قصورنا الذاتي، وضعف شفافيتنا تجاه الفرص، مما اللذان يـا ولأن دون الاستفادة منها، واستخدامها في تجاوز الحالات الصعبة.



البَابُ الْخَامِسُ

الْعَيْشُ

فِي

الْمَرْكَازِ الصَّدِيقِ

العَلَاقَاتُ الاجْتِمَاعِيَّةُ



## الفصل الأول

### أهمية العلاقات الاجتماعية

أعتقد أن تأثير الآخرين في حياتنا هو عادةً أكبر مما نعرف به، وهذا يؤدي إلى عدم إعطاء العلاقات الاجتماعية حقها من الحياة والعناية.

إن الله - جلَّ وعلا - افتح وجود الكائن البشري افتتاحاً اجتماعياً؛ فآدم لم يعش في الجنة وحيداً، وإنما مع حواء. وحين هبطا إلى الأرض، أَسَعَت دائرة حياتهما الاجتماعية بإنجاب الأولاد ووجود الأسباط والأحفاد. ومنذ ذلك اليوم، وإلى يوم الناس هذا ما فتحت الفضاءات التي تكتسبها العلاقات الاجتماعية في حالة من الاتساع الدائم؛ حيث إن من طبيعة التقدم الحضاري تعقيد كل شيء؛ والذي يقتضي من جهته المزيد من التداخل والتشابك، والمزيد من العلاقات الاعتمادية.

إن الأداء الفسيحة الشاسعة للارتقاء البشري مدينة للنظم الاجتماعية التي يحيا البشر داخلها؛ بل يمكن القول: إن الحياة الاجتماعية تسهم على نحوٍ جوهري في تشكيل الطبيعة الأولى لنا؛ حيث إن كثيراً من مفردات الطبيعة الإنسانية، لا يورث من الأسلاف، بل هو ميراث على كل إنسان أن يستعيده من خلال العلاقات المرتبطة والخبرات المكتسبة.

أما الحيوان فإنه يستطيع أن ينشأ دون رعاية، وأن يُشبع كل غرائزه، ويقوم بكل وظائفه دون أية مساعدة؛ فالبرمجة الغريزية تكفيه مؤونة ذلك. لكن الآفاق التي يمكن أن يلامسها محدودة جداً، وليس الإنسان كذلك.

ويمكن أن نسلط الضوء على أهمية العلاقات الاجتماعية في حياتنا من خلال المفردات الآتية:

١ - الذات الإنسانية ذات مشئنة بين الخصوصية المركبة، وبين الاعتماد على الآخرين. ومما لا خلاف فيه أن أهم موارد خبراتنا وعوائضنا وسعادتنا واستقرارنا، يظل على صلة بالآخرين؛ فمنذ الولادة يبدأ الطفل بالاعتماد على أبيه، ليس من أجل تأمين نموه فحسب، وإنما من أجل تكوين ذاته؛ وحين يكبر قليلاً، ويتحلّق شيء من الوعي لديه، يعتقد أن فقده لأحد والديه يعني تغييراً جذرياً في حياته، كما يعني حدثاً مزعجاً، لا ينبغي أن يخطر وقوعه في البال. ومع الأيام تتعدد موارد الفيض الاجتماعي من خلال القرابة والزواج والصداقه والزمالة والجوار، والمنظمات الاجتماعية التي يجد المرء نفسه متمنياً إليها دون إرادة منه، وتلك التي ينتمي إليها باختياره.

وكلّما ازداد نضج الإنسان، وأراد أن يوسع نشاطه وجد - على خلاف ما قد يتบรร - أن حاجته للآخرين صارت أعظم، وأكثر حيوية وإلحاحاً؛ فعلى حين يقول المراهق: أنا يقول البالغ الناضج: نحن.

إن العالم الذي يحيط بنا بكل منجزاته وأشيائه وأفكاره وانعكاساته، يربطنا على نحوٍ ما بأشخاص كثيرين لا نعرفهم، ويفتح قنوات - أحياناً غير مرئية - للتواصل معهم والتأثير بهم. وفي المقابل فإن قراراتنا و اختياراتنا وأنشطتنا المختلفة ستتstem في تشكيل العالم الذي سيعيش في أجواءه من سيأتي بعدهنا.

وأعتقد أن إدراك هذه الوضعية على نحوٍ جيد، سوف يجعلنا نتأمل أكثر فأكثر في أهمية العون الغيري لوجودنا، كما يجعلنا نفكر في رعاية التبادلية الاجتماعية وتعزيزها وترسيدها.

٢ - يظل المرء يشعر بالقصور الذاتي عن فهم العالم الذي يعيش فيه، ومهما بلغ من النضج والاكتمال، فإنه لا يفتّأ يشعر بالحاجة إلى من يساعدته على تكوين رؤية إدراكية للوسط الذي يحيا فيه، ولمجريات الأحداث التي تقع في ذلك الوسط. وهذا في الحقيقة لا يتم من خلال كثرة قراءة الكتب، ولا سماع نشرات الأخبار، وإنما من خلال ما توفره العلاقات الزوجية والصداقات الحميمة من الحديث المتبادل حول مجمل الأوضاع والشؤون المختلفة.

إن الحوادث المستفيضة والمستمرة، توجد عالماً معرفياً مشتركاً بين الأزواج والأصدقاء والزملاء والجيران . . . وهذا العالم المشترك ينمي البصيرة الاجتماعية والثقافية لدى جميع المشتركين فيه. ونجد قيمة ذلك إذا تأملنا النمط الفكري والمعرفي الذي يسود لدى الانطوائيين والانعزاليين والعزاب الذين ليس لهم أصدقاء يثقون بهم، حيث يلمس المرء في كثير من الأحيان تقويمًا مشوهًا، ورؤى غائمة لكثير من مفردات الواقع المعيش.

٣ - تُشبع العلاقات الاجتماعية العديد من الحاجات العاطفية والنفسية لدى الإنسان؛ وتلك الحاجات متعددة، ويتم إشباعها بطرق مختلفة. وعلى الرغم من أن العلاقات الاجتماعية، لا تخلو من التسبب في بعض المتاعب إلا أن هناك أدلة عديدة على استقلال المشاعر الإيجابية عن المشاعر السلبية؛ إذ يمكن للمرء أن يُشبع ميله إلى العديد من الحاجات الاجتماعية في نفس الوقت الذي يعاني فيه من مفرزات صِلاتِه بالآخرين، كما يحدث للأم التي تستمتع بوجود طفلها المريض إلى جانبها، مع ما يسببه لها مرضه من آلام ومخاوف ومشاق.

على الرغم من أن العلاقات الاجتماعية تصبُّ في النهاية في محصلة واحدة إلا أنها كثيرةً ما تختلف في نوع الوظيفة، التي تقوم بها في تدعيم كياننا المعنوي وإشباع حاجاته ورغباته؛ وعلى سبيل المثال فإن العلاقات الزوجية إلى جانب أنها تشكّل السياق الشرعي لتلبية نداء الفطرة الذي وضعه البارئ - سبحانه - في الزوجين توفر أجواء الود والرحمة والطمأنينة والثقة وإسقاط الكلفة والتعاون والأنس . . .؛ وما أجمل قول الله - جلَّ وعلا - : ﴿ وَمِنْ أَيْمَنِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا يَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَّفِيْرَ يَنْفَكُرُوْنَ ﴾ [الروم: ٢١].

علاقات الأخوة والصداقة الحميمة، توفر تحسناً فورياً للحالة المعنوية، كما أنها توفر المرح في حالة الأطفال والشباب، كما توفر لكتار السن الشعور بالأنس، وتملاً شيئاً من الفراغ. ويمكن القول على نحو عام: إن الناس يحتاجون إلى أصدقاء حاجة ماسة لثلاثة أسباب جوهرية:

أ - المساعدة العملية في بعض الشؤون، وتوفير بعض المعلومات حول بعض القضايا.

ب - إسداء النصح وتقديم التعاطف، والاستماع إلى الشكوى بإخلاص وتفهم، والمشاركة في النظرة إلى العالم.

ج - تماثل الاهتمامات والمشاركة في بعض الأنشطة، وممارسة بعض الألعاب. وجود الأبناء في الأسرة مهم للغاية، ومع أن الرضّع والمرأهقين - الذكور منهم خاصة - يسبّبون العديد من المشكلات لأسرهم، إلا أنهم يشعّون الميل إلى الأبوة والأمومة، كما أنهم يشعّون في المنازل الحيوية والمرح، ويستمتع الآباء برؤيتهم وهم ينضجون ويكبرون. أضف إلى هذا أنّ الآباء يريان في أولادهما نوعاً من تحقيق الذات، كما يريان فيهم نوعاً من الاستمرار لوجودهما بعد وفاتهما؛ كما أن وجود الأولاد والأحفاد مصدر للشعور بالنجاح والرشد والعمق في فهم الحياة.

علاقات القرابة علاقات قهرية، لا حيلة للمرء فيها، وهي ترتب بعض الحقوق والواجبات الشرعية والأدبية بين الأقرباء، مما يجعل المرء يشعر أن بإمكانه أن يتوقع علاقات وثيقة ومستمرة مع بعض الناس على مدى الحياة، كما أن بإمكانه أن يتوقع دعماً معنوياً ومادياً غير مشروط؛ وهذا مما يوفر الطمأنينة والثقة، ويحدّ من مشاعر الاغتراب والوحدة.

أما علاقات الجوار، فهي إلى جانب كونها تؤمن بتبادل بعض الأشياء الضرورية، كما تسهل سبل التعاون - تجعل المرء يشعر أن له سندًا، يعتمد عليه عند وجود المخاطر الطارئة؛ فالجار كثيراً ما يشبه (حزام الأمان) الذي لا تُعرف عَظمة فائدته إلا عند وجود مشكلة، أو وقوع ما ليس في الحسبان. وهذا فإن شبكة العلاقات الاجتماعية، تؤمن للإنسان من أشكال الرفاهية ما لا يمكن أن يؤمّنه أي شيء آخر.

٤ - يواجه الإنسان العديد من المشاق والأزمات في حياته المهنية والخاصة، وذلك يسبّب له العناء، والإحساس بالضعف، ويعكّر مزاجه. والدعم الاجتماعي

الذى يتلقاه الإنسان ممن حوله من أقرباء وأصدقاء... يجعل تأثير المشاق والأزمات، في حياته يتضاءل إلى حد التلاشي.

الدعم الاجتماعي ينعكس في صورة شعور الفرد بأن هناك من يهتم به اهتماماً عميقاً، ويقدّره؛ وفي صورة شعور الفرد باندماجه الشديد مع الآخرين... ويتجلّى تارة في صورة توفر شخص، يمكن أن تحدثه عن نفسك ومشكلاتك باطمئنان، دون حرج أو خوف. ويتجلّى في بعض الأحيان في درجة تقدير المرء لذاته، وثقة بنفسه، وإحساسه بالسيطرة على المواقف المختلفة، باعتبار ذلك مستمدًا - جزئياً - من استجابات الآخرين ومشاعرهم الإيجابية تجاهه.

أما طرق عمل الدعم الاجتماعي في تخفيف العنااء، والتغلب على الصعاب، فهي عديدة؛ إذ ربما كان لها تأثير فوري على (نظام الذات) وربما كان لها تأثير مباشر على الانفعالات؛ إذ يولد التفاعل الاجتماعي الداعم درجة من المشاعر الإيجابية القادرة على كفّ الاكتئاب والقلق.

أضف إلى هذا أن المرء يواجه الأحداث الخارجية على أنها أقلّ مشقة، وأخف وطأة عندما يشعر أنه يتلقى نوعاً من المساندة ممن تربطه بهم بعض العلاقات، وعلى سبيل المثال فإن الصلاة على الميت وتشييعه، وتعزية أهله، وصنع الطعام لهم يخفف الكثير من إحساسهم بالمصيبة، كما أن إحساس المشرف على الموت بأن هناك من أقربائه وأصدقائه من سيقوم على رعاية أسرته وأولاده من بعده، يخفف من مشاعره تجاه فراق أهله والابتعاد عنهم.

إن الدعم الاجتماعي يشكّل ما يشبه العوازل الزيتية التي يضعها الشخص على جلدّه لوقايته من أشعة الشمس الضارة؛ وقد ثبت من خلال بعض البحوث والدراسات أن النساء المتزوجات واللواتي لهنّ أطفال أقلّ عرضة للاكتئاب والهواجس المزعجة من النساء غير المتزوجات، ومن اللواتي ليس لهنّ أطفال. ويخفّ احتمال الإصابة بالاكتئاب إذا كان الزوج يمكن الاعتماد عليه في حلّ المشكلات، وفي تحمل الزوجة في حال الإصابة بالمرض أو ما يشابهه.

إنَّ كثِيرًا من صور الاضطراب العقلي ينشأ من اجتماع درجة عالية من المشاق مع درجة منخفضة من المساندة الاجتماعية.

توفُّر علاقات الأخوة والصداقه دعماً لا يُستهان به؛ إذ تساعد على تجنب الشعور بالوحدة الذي يسبب الشعور بالقلق والملل، وانخفاض تقدير الذات.

وعلى مقدار ما تكون شبكة العلاقات الاجتماعية كثيفة، يستطيع المرء التخلص من تلك المشاعر. وعلاقات الصداقه الأشد تأثيراً في تخفيف العناء، هي تلك العلاقات الحميمه التي تُسقط الكثير من التكُلف، وتوفُّر مظلة أمنية واقية من أهوال الأحداث المفاجئة غير السارة.

العمل يسبب المشاق بطرق متعددة، فساعات العمل الطويلة، وطبيعة (الميكنة) ذات الإيقاع المتكرر، وضغط الوقت والضوضاء والحرارة، والمسؤولية عن الآخرين، والصراع معهم... كل ذلك يسبب المشقة. والذي يخفف من آثار كل ذلك الصِّلات الدافئة مع بعض الزملاء؛ كما أنَّ تعاون المشرفين على العمل وتشجيعهم، وإشراكهم لمرؤوسهم في اتخاذ بعض القرارات، كل ذلك يضفي على العمل شيئاً من المتعة، ويخفف من ضغوطه.

وحيث توفر (الروح الجماعية) في أكثر الأعمال مشقة، فإنها تعزل الكثير من آثارها؛ وهذا ما يحاول كثير من العمال توفيره من خلال الأهازيج الحماسية التي يرددونها بصورة جماعية.

إن الرؤية الإسلامية في مجال العلاقات الإنسانية، تؤسس عدداً كبيراً من المفاهيم والأدبيات التي تدفع المرء إلى الالتحام بمجتمعه، وإلى إقامة شبكة واسعة من الصِّلات على مختلف المستويات، وفي كافة الاتجاهات؛ وحسبك أن تستعرض النصوص الواردة في بر الوالدين، وصلة الرحم، والحقوق الأسرية، وحقوق الجار والضيف والصديق والفقير وابن السبيل والأرامل والأيتام... لتجد أن الاستجابة لأمر الله - تعالى - في هذا الشأن، تجعل المرء يشعر بوجود روافد ضخمة من الدعم والحماية التي يمكن أن تأتيه من جهات عديدة، بعضها غير معروف لديه! .

إذا كانت العلاقات الاجتماعية على هذه الدرجة من الأهمية والخطورة، فإن من واجبنا أن نسعى إلى رعايتها وتنميتها، وتحسين مستواها، وفهم الأساليب والأدوات التي تساعد في كل ذلك. وهذا ما أسأل الله - تعالى - أن يعينني على توضيحه في الصفحات القادمة.

### سمات الـِّبنة الصالحة:

البناء الاجتماعي العام يقوم على دعامتين أساسيتين: دعامة تستمد تشخيصها من الصفات الفردية الخيرة والفضلة التي ينبغي أن يتحلى بها كل واحد ممن يشكلون الكيان الاجتماعي؛ ودعامة تستمد مقوماتها مما يجب العمل عليه من أفكار وأخلاقيات وتدابير في تسهيل التواصل الاجتماعي، وحل الإشكالات والتوترات الناجمة عنه. والذي يلقي نظرة فاحصة على النصوص والتوجيهات الشرعية الواردة في هذا الشأن، يجد أنها تتوزع على مساقين: مساق فردي، ومساق جماعي.

وعلى الرغم من استقلال هذين المساقين في الظاهر، إلا أن بينهما من معابر التأثير والتأثير والاعتماد المتبادل الكثير؛ على النحو الذي نجده بين (علم النفس) الذي يبحث في شؤون السلوك الفردي، و(علم الاجتماع) الذي يبحث في شؤون السلوك الجماعي.

إن مجمل الأدبيات المتعلقة بالتنظير لمدى صلاحية الأفراد في تكوين البناء الاجتماعي، يستهدف تنمية الوعي حول الدور الشخصي لأفراد ذلك البناء، وانعكاسه في النهاية على مدى صلابة البناء وضعفه، حيث بات من الواضح أنه لا يمكن أن تؤسس مجتمعاً أقوى من مجموعة أفراده. وإذا وجدنا أملاً حققت نصراً كبيراً عاماً، فذلك لأن كل واحد من الشريحة العظمى فيها استطاع أن يحقق نوعاً من النصر على صعيده الشخصي.

إن اللبنات الهشة لن تشكل في النهاية أكثر من جدار هشّ، وإن الخطوة الأولى على طريق التقدم الاجتماعي الحقيقي تظل متعلقة بما يمكن أن يطرأ على

ذواتنا من تحسّن وتقدّم نشعّه في علاقاتنا وأعمالنا الجماعية وإنتجاتنا المختلفة.

ولعلّي هنا أذكر أهم السمات التي تؤهل الفرد المسلم لإقامة علاقات جيدة مع الآخرين، وتهلهل وبالتالي لأن يكون لبنة صالحة في الصرح الاجتماعي؛ وذلك من خلال المفردات التالية:

### ١- الالتزام:

لكل مجتمع فلسفة ورؤيته وقيمه، وهي في مجملها تحدد (الصبغة) التي ينبغي أن يصطبغ بها، ويضبط سلوكه وفق مقولاتها وملامحها. وتلك الصبغة هي الصفة التي ينبغي أن تستهدف كل المؤسسات التربوية والإعلامية تعليمها، وجعلها بمثابة الروح التي تسري في جميع مناشط الحياة، حيث تشكل في النهاية اللغة المشتركة التي يتفاهم بها المرء مع ذاته وإخوانه.

ولو تسألينا عن الصفة الغالبة بالنسبة للمجتمعات الإسلامية والتي ينبغي أن تجسدها في حياتها، لوجدنا أنها (الالتزام) والذي هو في جوهره عبارة عن فعل المسلم للواجبات وتركه للمحرّمات مع التأدب بآداب الشريعة الغراء في شأنه عامّة.

حين تكون العلاقات بين الناس عبارة عن مجموعة من الصفقات والمقاييس، فإنها تستغني عن كثير مما سنذكره هنا، حيث يغلب عليها آنذاك أن تكون عابرة ومؤقتة وسطّحية؛ لكن حين يُنظر إليها على أنها موارد للنمو الذاتي والنجاح الشخصي، وموارد لتشييد البناء الاجتماعي، فإنها حينئذ تحتاج إلى الارتكاز على أسس عقدية ومنهجية وقواسم أخلاقية مشتركة؛ وبذلك وحده تكون العلاقات الاجتماعية (مرايا) تعكس البنى النفسية والأخلاقية العميقّة للناس، مما يعزّز الكيان الفردي والكيان الاجتماعي في آن واحد من خلال التفاعل والتواصل المشترك.

إنّ الشخص الفاسد أو المتحلل، لا يستطيع أن يندمج اندماجاً حقيقياً في (الجماعة المسلمة) ولا يستطيع أن يثيرها، أو يرفد مقوماتها المعنوية على وجه

صحيح وفعال ، بل إنه يفعل العكس من ذلك ، حيث يشوش سلوكه المنحرف رؤية الناس لـ (النواة الأخلاقية) التي ينبغي أن تتشكل حولها مفاهيم التواصل والتعامل بينهم .

## ٢- التواضع :

شيء جميل ومطلوب أن يثق الإنسان في قدراته ، ويعرف قدر نفسه الحقيقي ، ولكن سوف يكون من الخطأ الفادح المبالغة في ذلك ، إذ إنَّ من تظاهرهم دونك يستطيعون أن يضيعوك دون المرتبة التي وضعتم فيها ؛ فمقاييس التفاضل ، ليست واحدة دائمةً ولا واضحة ؛ فمنظومة القيم والذوق والعرف ، وزاوية النظر ، ونوعية الاهتمامات ، كل ذلك ينعكس على تقويم الناس ببعضهم البعض ، وذلك كله مختلف ومتنوع . وقد كان مما أرشدنا الله إليه من الحكمة قوله : ﴿وَلَا تَمِيشْ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَكَ تَبْلُغُ الْجَبَلَ طُولًا﴾ [الإسراء : ٣٧] .

إن التواضع فوق أنه تعبير دقيق عن العَظَمة الحقيقة - قليل التكلفة على المستوى الشعوري والعملي ؛ فالمتواضع يبدو دائمًا أقل من حقيقته ، وبذا فإنه يظل يكبر في عيون الناس دون جهد يبذله ، على حين أن المتكبر يضع نفسه في امتحان دائم ، فهو رجل عريض الدعاوى ، وعليه باستمرار أن يثبت أنه ليس أقل مما يدعى ، وهيهات هيهات أن يستقيم له ذلك .

إن الكِبر يولد التوتر العرضي لدى صاحبه ، ولدى المجتمع الذي يعيش فيه ، ويكتفي من ذلك ما يحدُثه المتكبر في بيئته من معادلة الاحتقار المتبادل ! وقد أحسن من شبهة المتكبر بالصاعد في الجبل ، يرى الناس صغاراً ، ويرونه صغيراً .

إن المتواضع كالأرض المنخفضة تجتمع فيها خيرات السماء ، على حين تغادر القمم والسفوح . ولو لم يكن في التواضع سوى جعل صاحبه قادرًا على جذب من هم أكثر منه تفوقاً لكان مكسباً كبيراً ! وعلى كل حال فإن المتكبر يظل هو الخاسر ؛ حيث يفقد دفء الألفة وحرارة الالتحام بالآخرين ، وبذلك فإن ما يزهو به يكون عامل إقصاء له عن الناس وحرمان مما تمسّ حاجته إليه .

### ٣- الصبر:

الحياة الاجتماعية بطبعتها تحدث احتكاكات ونزاعات، وذلك نظراً لاختلاف أمزجة الناس وميولهم وأفهامهم ومصالحهم . . . وهذا يتطلب من كل واحد منا أن يحاول أن يتسع لغيره، ويلتمس له نوعاً من العذر. وبما أن العلاقات الاجتماعية مستويات متعددة، فإن المشكلات الناشئة عنها أيضاً ذات مستويات عدّة، ومهما يكن الشأن، فإن قدرأ من التحمل والصبر يظل مطلوباً. وقد ورد في الحديث الصحيح: «المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم أفضل من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم».

إن الله - جلَّ وعلا - جعل هذه الدنيا دار ابتلاء، وقد وفر فيها كل شروط الابلاء، ولذا فحيثما اتجه الإنسان، وفي أي حال كان، فإنه سيكون ممتحناً، وعليه أن يحاول النجاح، ولن يتأنّى له ذلك إلا إذا امتلك العزيمة في مواجهة الصعب.

إن الجزاء على الصبر يظل دائماً أكبر مما يتوقع المرء، وقد قال الله - سبحانه -: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّ الْأَصْبَرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [ال Zimmerman: ١٠]، وقال: ﴿وَيَعْلَمُنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لِمَا صَبَرُوا﴾ [السجدة: ٢٤].

إن الترق والعملة وضعف التحمل، قد جعلت كثيرين منا يخسرون الكثير من الفرص، والكثير من العلاقات. وبعضاً ما يتألف حين يرى غيره يتّخذ موقفاً مغايراً لما يعتقد أو يلائمه، ظناً منه أنه على الحق القطعي الذي يجعله بمثابة الجماعة التي تتوجب العودة إليها؛ لأنَّه لم يتعلم الفرق بين الحق القطعي والحق الاجتهادي؛ ولطالما انقطعت حبال الود والتعاون بين كثير من أهل الخير نتيجة الرؤية الغائمة لهذه القضية !.

### ٤- الرحمة:

الرحمة خُلق من أبيل الأخلاق الإنسانية التي ينبغي على المسلم أن يتخلّق بها؛ لأنَّه يتتجاوز مسألة الحقوق والواجبات إلى مرتبة المروءة والشهامة

والتبغ والإحسان. وإن طمع المسلم في ثواب الله - تعالى - واعتقاده أنَّ الخلقَ عيالُ الله ، والشفافية التي يوجدها الإيمان . . . إنَّ كل ذلك يدفع المسلم دفعاً إلى أن يكون نموذجاً في الحدب والرأفة ومديداً العون. وهذا الخلق الكريم هو الذي يملاً الفجوات التي تسببها طوارئ الحياة ، ويسببها القصور في النظم الثقافية والاجتماعية ، وهو الذي يضفي على الحياة معنى لا يضفيه أي شيء آخر.

والنصوص التي تبني على هذا الخلق العظيم كثيرة ، منها قوله - سبحانه -  
«مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بِنِيهِمْ» [الفتح : ٢٩]. وورد في الحديث الصحيح : «مَنْ لَا يَرْحَمُ النَّاسَ لَا يُرْحَمُهُ اللَّهُ». وقد كان سلوكه - عليه الصلاة والسلام - كله رقة ورحمة حتى على مستوى التشريع وبعض مسائل العبادة؛ حيث ورد عن عائشة - رضي الله عنها - أنها قالت : «إِنَّ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ - ﷺ - لِيدِعُ الْعَمَلَ، وَهُوَ يَحْبُّ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ خَشْيَةً أَنْ يَعْمَلَ بِالنَّاسِ، فَيُقْرَضَ عَلَيْهِمْ». وقال - عليه الصلاة والسلام - : «إِنِّي لَأَقُومُ إِلَى الصَّلَاةِ، وَأَرِيدُ أَنْ أَطْوُلَ فِيهَا، فَأَسْمَعَ بَكَاءَ الصَّبِيِّ، فَأَتَجُوزُ فِي صَلَاتِي (أَيْ يَخْفَفُهَا) كَرَاهِيَّةَ أَنْ أَشْقَى عَلَى أُمَّتِي».

إن أدبياتنا تعلمتنا أنَّ خُلُقَ الرَّحْمَةِ ، لا ينبعُ أَنْ يوجَّه سلوكنا تجاه البشر ، فحسب ، وإنما تجاه الحيوان أيضاً؛ فحبس امرأة لهرة - كما ورد في الحديث - حتى ماتت جوعاً كان سبباً في دخولها النار. وسقي بغي من بغایا بنی إسرائيل لكلب كاد يقتله العطش - كان سبباً في مغفرة الله لها .

في الرحمة يتم العفو عن الزلات ، والإغضاء عن التقصير ، وتقدير الظروف الخاصة ، وذلك كله مما يؤهل المرأة لإقامة علاقة طيبة مع إخوانه وأبناء مجتمعه القريب منهم والبعيد .

## ٥- المبادرة الفردية :

لا نبعد القول إذا قلنا : إنَّ تربيتنا العامة ، تقتل روح المبادرة والمبادأة ؛ حيث إن هناك حرصاً شديداً على (الرتابة) ، وعلى أن يتم كل شيء وفق نظام محدد ، كما أن التعليم التقليدي ، يكرّس خلق التبعية والتقليل ، مما صار يثير المخاوف من أي شيء ليس له نموذج سابق . التخلف العلمي والتكنولوجي والإداري ،

هو الآخر، يفكك الروح الجماعية، ويجعل كل واحد في الناس، ينتظر غيره؛ ليصنع شيئاً. ويستبطن عدد كبير منا مقوله: «ليبدأ غيري»، و«علينا أن ننتظر التائج» ! .

حبّ الخير والعمل الصالح مرکوز في المستوى الأعمق من شعور كل مسلم، والمستعدون للمساهمة والمشاركة الإيجابية كثيرون، إلا أن المستفيدين لوضع أول لبنة، وسير أول خطوة - قلة قليلة؛ حيث الضعف الشديد في روح المبادرة، والمسارعة إلى المقدمة. وهذا أدى إلى ضياع ما لا يُحصى من القضايا العامة التي يتوجب على الجميع النهوض بها؛ وليس أدلّ على ذلك من ضمور مفاهيم (الفرض الكافية)، إذا ما قورنت بـ (الفرض العينية) .

المباردة سمة أساسية من سمات بعد الاجتماعي لذواتنا، ومن خلالها يمكن أن نعمّر الكثير من الأنشطة وال العلاقات؛ ولذا لم يكن مستغرباً أن نجد الكثير من النصوص التي تحدث المسلم على المسارعة إلى ما ينبغي القيام به دون النظر إلى موقف الآخرين من الكبار والصغر، ومن تلك النصوص قوله - ﷺ : «من سرَّ سَتَّة حسنة، فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء». ومنها قوله: «إن أُولى الناس بالله من بدأهم بالسلام» .

إنَّ أَهْمَّ سمات العظماء في كل الأمم أنهم يدركون الوضعية الصحيحة لمجتمعاتهم، ويملكون الرغبة في المساهمة في بلوغها، حيث إن شعورهم بالمسؤولية يفتح لهم دائماً آفاقاً جديدة، ويمدّهم بطاقات استثنائية، فيتحرّكون حين يسكن الناس، ويعطون حين يشعّ العطاء؛ فأين المبادرون؟ .

## ٦ - اللباق :

البنية العميقّة التي توجّه سلوك الناس، وتنظم ردود أفعالهم، ليست بنية (عقلانية)، وإنما هي بنية (عاطفية)، وعلى مقدار ما يتم من الارتقاء في سلم الحضارة، تزيد إمكانات التفاهم المتبادل بين الناس، وترتفع درجة حساسية الشخص تجاه تصرفات الآخرين، حيث يتّظر الجميع مزيداً من الدقة والتهديب

والملاظفة<sup>(١)</sup>، وملاحظة الاعتبارات المختلفة.

ومع التسليم بتفاوت طباع الناس وسجايهم، إلا أن الصحيح أيضاً أن (اللباقة) شيء يكتسب من خلال التثقيف والمران والتدريب، ومع الأيام تصبح الميسّم الذي يطبع اتجاهات التفكير وأشكال السلوك لدى الإنسان، ويحصل من وراء ذلك خيراً كثيراً.

تحمل اللباقة معنى الظرف ومعنى الإتقان، فالشخص اللبق يجمع بين خفة الروح، وإتقان الاتصال بالناس، والأساس الأعمق لـ(اللباقة) يتمثل في (الشفافية) والتي تعني قدرة المرء على استكناه الاتجاه الذهني للآخرين، وتحسس مواقفهم الشعورية تجاه الأحداث والأشياء والتصرفات المختلفة. وهذه القدرة تتولد عن الثقافة والخبرة ودقة الملاحظة، وعن شدة اهتمام الإنسان بأولئك الذين يربطه بهم بعض العلاقات الاجتماعية.

#### مظاهر اللباقة :

الوضع الاجتماعي العام هو الذي يحدد الأساس والمعايير التي إذا توفرت في سلوك شخص ما عدّ(لِبِقاً) أو خارجاً عن حدود اللباقة. ومع أنّ هناك قواسم مشتركة بين أمم الأرض في هذا الشأن، إلا أنّ هناك الكثير من الأعراف والاعتبارات المحلية التي تجعل سمات الشخص اللبق تختلف من بيئة إلى أخرى.

ولكون المجتمعات الإسلامية، تؤوب في كثير من شؤونها إلى الأديبيات الإسلامية، فإنَّ المعايير المشتركة بينها في هذا المجال - كما في المجالات الأخرى - كثيرة، منها:

- تقدير الآخرين واحترامهم، والاعتراف بميزاتهم وفضائلهم، مظهر مهم من مظاهر اللباقة والكياسة، ولن يكون من المبالغة القول: إنَّ تلهُف الفرد إلى التقدير والاحترام، يُعدّ محركاً جوهرياً لكثير من أعماله وأنشطته. من الأقوال

---

(١) روح الحضارة أنشى، وكلما ارتفع الناس في معارجها، أضفوا على جوانب حياتهم المختلفة - حتى اللغوية - مسحة أنوثية .

الرمزية في هذا الشأن: «كل شخص يولد وعلى جبينه علامة تقول: من فضلك أجعلني أشعر أنني مهم». وكلما حدث اتصال بين الناس تناقلوا بينهم رسالة صامدة، تقول: «فضلاً زكني»، «لا تمر بي غير آبه»، «أرجوك اعترف بكيني».

- الابتداء بالسلام، والسؤال عن الحال، والاستفسار عن مآل قضية، تشغله بال الأخ المسلم، أو عن مريض يهمه أمره، ولطفة أولاده ومداعبهم... كل ذلك من مظاهر الاهتمام التي تعتبر عن التقدير.

وقد أراد النبي - ﷺ - أن يغرس هذا المعنى في نفوس الأطفال، فكان إذا مرّ على صبيان سلم عليهم.

ومن المهم في هذا الباب ألا يتجاوز الاهتمام بالأخرين الحدود المقبولة، فيفسر على أنه تطفل، أو اقتحام للشؤون الخاصة. والفضيلة دائماً بين رذيلتين، والشيء إذا تجاوز حدّه انقلب إلى ضده.

على الواحد أن يعتاد فتح فمه بالثناء، وبيان المhammad، من غير مبالغة ولا إسراف، فتشجيع الآخرين وشكرهم، واستحسان ما يقومون به، يجعلهم يشعرون بنوع من المكافأة على جهودهم؛ وهذا ضروري لاستمرارهم في أعمالهم.

وقد أثنى النبي - ﷺ - على الكثير الكثير من خصائص أصحابه وسماته، على نحو ما هو معروف ومشهور. وقد مدح أموراً يستخفّ بها الناس عادة ليعلّمهم شكر النعم، ويؤصل في نفوسهم فضيلة الثناء، فقد ورد في حديث مسلم أن النبي - ﷺ - سأله أهل إداماً ياتدم به، فقالوا: ما عندنا إلا خل، فدعاه، فجعل يأكل، ويقول: «نعم الأدم الخل، نعم الأدم الخل».

- من اللباق ألا تزعج الناس بمشاكلاتنا وهمومنا الخاصة، فعندا الناس ما يكفيهم من الهموم، ولنحاول أن نركز على استخدام الضمير (أنت) في كلامنا، ومناقشاتنا، فذاك أدعى لإشعار المخاطب بأننا لا نتمرّكز حول ذواتنا، وأدلّ على رغبتنا بمشاركته.

- هناك مواقف مربكة كثيرة، نتعرض لها، وربما لا تساعدنا البديهة في بعض الأحيان على التصرف الملائم فيها، وسيكون من المستحسن آنذاك أن تخيل تلك المواقف، ونتأمل في العبارات التي نقولها فيها، والتصيرات التي تناسبها؛ إنه نوع من الاستعداد للمفاجآت.

- تشير الأخ بشيء يسره، وتهنئته على خير أصابه، من الأمور المهمة في هذا شأن. والتشير أدبٌ قرآنٍ رفيع؛ فقد بشرَ الله بعض عباده بما يسعدهم في مواضع عدّة، وأمر نبيه - ﷺ - أن يشير المؤمنين بما أعدّ لهم من الثواب، كما في قوله: «**فَبَشِّرْ عَبَادِ** ﴿١٧﴾ **الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسْتَعِذُونَ أَحَسَنُوا**» [آل عمران: ١٧ - ١٨]. وبشر النبي - ﷺ - زوجته خديجة ببيت في الجنة من قصب - اللؤلؤ المجوف - لا صخب فيه ولا نصب.

- التجاهل وعدم التدقير، مظهر جميل من مظاهر اللباقة؛ إذ لكل واحد من الناس هنات، وعورات لا يرغب في اطلاع الناس عليها؛ وإذا كان لا بدّ من التعرّض لشيء من ذلك، فليكتفِ الإنسان بالتلخيص عن التصريح، وبالإجمال عن التفصيل؛ وهذا ما نستفيده من السلوك الشخصي للنبي - ﷺ - فقد كان من دأبه عدم الخوض في التفاصيل عندما يرى ما هو موضع مواجهة واعتراض، كما كان يتجنّب ذكر أسماء الأشخاص والقبائل إلا بخير؛ وقد قال الله - سبحانه وتعالى - فيه: «**وَإِذَا سَرَّ اللَّهُجَى إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَاتَ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَهُ وَأَغْرَى عَنْ بَعْضِ**» [التحريم: ٣].

## ٧- صناعة المشاعر:

يمكن للمرء أن يقيم علاقاته الاجتماعية على أساس عقلاني ووفق حقوق التبادل الاجتماعي؛ كما يمكن أن يقيمه على معطيات المشاعر. العواطف شديدة التقلب، سريعة التغيير؛ وردود أفعالنا الأولية على أحداث الحياة وتصيرات الناس، هي ردود عاطفية في المقام الأول. وإذا اعتمدنا تلك الردود أساساً للتصريف، فإن علاقاتنا الاجتماعية سيصيّبها الكثير من المد والجزر والدفء والبرود، وسنظهر بمظهر الذي لا يعرف ماذا يريد، والذي لا يدرى إلى أين يتوجه.

من وجہ آخر فإن في حياتنا الثقافية بعض الأنماط والمقولات السوقية المبتدلة، والتي تصور للمرء أنه نتاج مشاعره وعواطفه، وأن حيلته تجاهها ضعيفة؛ ولذا فمن الأفضل له ألا يقاومها؛ فإذا كان لا يرتاح إلى فلان من الناس، فالأفضل له حتى لا يقدر نفسه أن يتبع عنه. وإذا لم يجد في علاقته مع زوجته التوافق والانسجام الذي يتخيّله، فالطلاق هو الحل... وهكذا يظهر الإنسان كلياً، وأسيراً لعواطف، قد يكون وراء تكوينها مجموعة من الأوهام والخيالات، أو رؤية الأشياء من منظور أناي.

حتى يكون الواحد من لبنة صالحة في بنيان اجتماعي قوي، فإن عليه أمرین :

أ - أن يبني علاقاته على أساس عقلاني قوي، يتم من خلاله الأخذ بعين الاعتبار وجهات نظر الناس، وترتيبهم لسلمهم القيمي، إلى جانب ظروفهم ومصالحهم الخاصة. ومن خلال كل ذلك يحدد المرء مستوى العلاقة الذي يمكن أن يربطه بمن يريد الاتصال به. ولا يعني هذا إهمال العواطف والأحساس وتحفيدها، وإنما يعني تأثيرها بعض الخبرات والقواعد الثقافية؛ مما يضفي عليها المنطقية والاستمرار.

ب - النظر إلى المشاعر والعواطف على أنها نتائج وثمرات لتصرفاتنا وسلوكياتنا، وليس أشياء حتمية علينا أن نخضع لها. وهذه النظرة، تشكل فارقاً مهماً بين الكسالي والمتقاعسين والغوضويين، وبين الواثقين في أنفسهم الذين يشعرون بقدر جيد من السيطرة على مشاعرهم وعاداتهم النفسية. ويرشدنا القرآن الكريم إلى أن إحساناً إلى الآخرين، وصبرنا عليهم، يغير في مشاعرنا نحوهم، ومشاعرهم نحونا، على نحو ما نجده في قوله - سبحانه - :

﴿وَلَا سَتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ أَدْفَعَ يَالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَنْتَكَ وَيَنْتَهُ عَدَاؤُهُ كَانَهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ﴾ [فصلت : ٣٤].

وفي حديث مسلم وغيره: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى

تحابوا، ألا أدلّكم على شيءٍ إذا فعلتموه تحابيتم، أفسوا السلام بينكم».

إذا استطعنا أن نُخضع مشاعرنا لتفكيرنا وواجباتنا، فإن فصلاً جديداً رائعاً يمكن أن يبدأ في حياة كل واحد منا! .

## ٨- الألفة:

لدى الإنسان نزوع فطري نحو التوافق مع غيره من الناس ، فهو اجتماعي بطبيعة ، وهو في سبيل هذا مستعد للتنازل عن أشياء عديدة ، لكن بما أن هذه الدنيا دار ابتلاء ، فقد قضت حكمة الله - تعالى - أن يبلو الناس بعضهم بعض ، وكان من جملة ذلك أن طلب من كل واحد منهم أن يشدّب من نفسه وخلقه وسلوكه في سبيل التألف والانسجام مع من يقيم علاقات معهم ؛ فالبنيان الاجتماعي حتى يكون بنياناً قوياً وجميلاً، يتطلب دائماً التضحية المشتركة والمتبادلة ، وعلى مقدار ما يحدث من ذلك تكون درجة (الألفة) والقبول الاجتماعي .

وهنالك من النصوص ما يدل على أن طبيعة الدين الحق ، تجعل من المسلم الإنسان الأصلح للتواصل الاجتماعي أخذًا وعطاء ، منها قوله - عليه الصلاة والسلام - : «المؤمن مؤلفة ، ولا خير فيمن لا يألف ، ولا يؤلف». قوله في حديث طويل : «فإنما المؤمن كالجمل الأئف حيثما انقاد». فالफاظة والغلظة والجفاء ، لا تناسب أبداً مع خيرية المسلم ، ولا مع طبيعة الإيمان .

إن كل ما ذكرناه ، وسنذكره من سمات (اللبنة الصالحة) يساعد في الحقيقة على تألف القلوب ، ويحد من وجود التزاعات بين الناس ؛ ولكن سنذكر هنا بعض الأمور ذات الانعكاس المباشر على تألف الناس وتصافيهم من خلال النقاط التالية :

أ - طيب الكلام وإلانته ، من أكبر العوامل التي تؤلف بين قلوب الناس ، وتسلّ السخيمة من نفوسهم ؛ وقد قال الله - تعالى - : ﴿وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا أَلَّا هِيَ أَحَسَنٌ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْزَعُ بِنَاهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلنَّاسِ عَدُوًّا مُّبِينًا﴾ [الإسراء : ٥٣]. قال بعض المفسرين : «أمر الله المؤمنين بحسن الأدب وإلانته القول وخفة

الجناح واطراح نزغات الشيطان». وورد في الحديث الشريف: «ليس المؤمن بالطعن ولا اللعآن ولا الفاحش ولا البذى». وفي حديث آخر: «إن الله يبغض الفاحش البذى». ويقول الشاعر:

قد يمكث الناس دهراً ليس بينهم ودٌ فيزرعه التسليم واللطف  
إن خلق (الحياء) الذي يغلب على المسلم، يحول بينه وبين الكلام  
الفاحش الذي يتلفظ به من حُرم التربة القويمة. يقول أحد الصحابة: «كان النبي - ﷺ - أشد حياءً من العذراء في خدرها، فإذا رأى شيئاً يكرهه عرفنا ذلك في وجهه».

إن مbasطة الناس ومغالطتهم ومداعبتهم تزيد في الألفة، وتساعد على التخلص من الكِبْر والتَّرَفُّ المذموم؛ ويقول أحد الصحابة - رضي الله عنهم -: «إن كان النبي - ﷺ - ليخالطنا حتى يقول لأخ لي صغير: يا أبا عمير ما فعل التَّغْيَر». وتجاوز الأمر ذلك إلى أن ييش في وجوه أقوام لا يستحقون ذلك، ليسَ لأمته مذاهب في التعامل، تُبقي على التواصل، واستمرار الحياة الجماعية؛ على نحو ما نجده عند البخاري من أن رجلاً استأذن على النبي - ﷺ - فلما رآه قال: بئس أخو العشيرة، وبئس ابن العشيرة، فلما جلس تطلق في وجهه، وانبسط إليه، فلما انطلق الرجل، قالت له عائشة: يا رسول الله حين رأيت الرجل قلت كذا وكذا، ثم تطلق في وجهه، وانبسطت إليه؟! فقال الرسول - ﷺ : يا عائشة متى عهدتني فاحشاً؛ إنَّ شَرَّ الناس متزلةً يوم القيمة مَنْ تركَ الناس اتقاء شرَّه».

ما فعله النبي - ﷺ - هو ما نسميه بـ(المداراة) وهي مباحة، وقد تكون مستحبة، وهي غير (المداهنة)، إذ إن المرء الذي يُدراي، يبذل الدنيا من أجل صلاح الدنيا أو صلاح الدين أو صلاحهما معاً. أما المداهن، فإنه يبذل دينه من أجل صلاح دنياه.

إننا بحاجة إلى أن نكثر من الدعاء لمخاطبينا في كلامنا حتى نصفي على علاقاتنا الشخصية المسحة الإيمانية المتمحورة حول الإخوة في الله والعبودية له.

## **بـ-الجـدارـةـ بـالـثـقـةـ :**

علاقات الناس بعضهم مع بعض على درجات : ما بين حميمة وممتدة ، وما بين هامشية وعابرة . على مستوى العمل يحتاج المرء أن يكون موضع ثقة من رؤسائه وزملائه . وتلك الثقة كثيراً ما تكون متعلقة بمستوى كفاءته ونشاطه ، واستجابته لما يطلب منه إنجازه من أعمال .

ويحتاج كل واحد من الناس - على المستوى الاجتماعي - إلى أن يكون موضع ثقة عامة من معارفه وأقربائه، وموضع ثقة خاصة جداً من أفراد قليلين، تركوا بينهم وبينه مسافة قصيرة، وخلطوه بأنفسهم، وأطلعوا على أسرارهم، والخافي من شؤونهم. وفي كلتا الحالتين يظل المرء بحاجة ماسة إلى أن يؤهل نفسه لنيل الثقة من خلال سلوكه وتعامله وأدائه واستجاباته.

وعلى نحو عام كلّما كان المرء مستقيماً وحكيماً وأقرب إلى السواء الاجتماعي، استحوذ على ثقة الناس، وجعلهم يقصدونه في الأزمات والملمات، وفي مسائلهم الخاصة. ولعلّ مما يشخص ذلك الآتي:

- حفظ السر؛ فالمرء يظل بحاجة إلى مَن يسْتَشِيرُهُ، ويفضي إليه بذات نفسه، ومن أخصّ سمات من يسْتَشِيرُهُ أن يحافظ على سرية ما اسْتَشِيرَ فيه، وحفظ السر في الحقيقة نوع من الوفاء بالعهد؛ والله - جل وعلا - يقول: ﴿وَأَقْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُلاً﴾ [الإسراء: ٣٤].

ويبدو أن النبي - ﷺ - كان يرکز في تربیته لأصحابه على هذه المسألة حتى إننا نجد - كما في بعض الأخبار - حرص الفتیان على كتمان السر؛ ففي حديث مسلم وغيره عن ثابت عن أنس بن مالک - رضي الله عنه - قال: «أتى عليَّ - رسول الله ﷺ - وأنا ألعب مع الغلمان، فسلمَ علينا، فبعثني في حاجة، فأبطأت على أمي. فلما جئت قالت: ما حبسك؟ فقلت: بعثني رسول الله لحاجة. قالت: ما حاجته؟ قلت: إنها سرٌّ. قالت: لا تخربنَّ بسرِّ رسول الله - ﷺ - أحداً. قال أنس: والله لو حدثت به أحداً لحدثتك به ما ثابت».

- إن الناس يثقون بالشخص على مقدار ما يثق هو بنفسه؛ فحين يبحث مدير مصنع عدداً من عماله على القيام بمهمة خاصة أو خطيرة، ويبدي واحد منهم الاستعداد للقيام بها، فإن المدير يجد نفسه مضطراً إلى تكليفه، والوثوق به، ما لم تسبق له معرفة خاصة به تدل على عدم قدرته على إنجازها.

وكثيراً ما يكون لما توقعه من ذواتنا أثر كبير فيما يحدث؛ وعلى سبيل المثال، فإذا توقع من دخل مقابلة شخصية لإشغال وظيفة ما أنه سينجح في تلك مقابلة، فإن ذلك التوقع سرعان ما يتحول إلى قناعة، ويفundo مصدرأً لتزويد صاحبه بالأهمية والنشاط والالتزام بالاستعدادات التي تؤهله للإجابة بكفاءة على الأسئلة أثناء الاختبار، مما يزيد من احتمال فوزه بالعمل الذي يسعى إليه. ويحدث العكس في كل ذلك حين يتوقع لنفسه الإخفاق في تلك مقابلة. ولنوعية التربية التي تلقاها الفرد، وللخبرة التي اكتسبها في حياته أكبر الأثر في توجيهه توقعاته، وفي درجة ثقته بنفسه.

- يصعب على الناس أن يثقوا بالشخص ذي الأقوال أو السلوكيات المتناقضة، حيث إن الثقة تُبنى على نحو تراكمي ومتدرج؛ وتقلب الشخص من اتجاه إلى اتجاه أو قيمة إلى قيمة أخرى، يحول دون ذلك التراكم. إن الناس حتى يثروا بشخص، ويقيموا معه علاقات حميمة يشعرون أنهم بحاجة إلى القدرة على التنبؤ بسلوكه، وما عساه أن يفعله؛ والشخص المتذبذب، بين أنماط مختلفة من السلوك والاتجاهات، يحرمه من ذلك التنبؤ؛ ولذلك فإنهم لا يضعون ثقتهم فيه، ولا يألغونه.

في بعض الأحيان لا يكون الشخص متقلباً، لكنه يعطي انطباعات خاطئة عنه، وذلك من خلال عادة (المبالغة) لديه؛ حيث يفهم الناس منه قطع وعد على نفسه، لا يفي بها فيما بعد، أو تعمق اتجاه أو سلوك لديه، هو ليس كذلك.

ومن الواضح أن كثيرين منا يستخدمون (اللغة) استخداماً سيئاً، إلى جانب أنها في الأصل ناقل قاصر للأفكار والمعاني؛ فكثيراً ما يفهم مخاطبى أنني سأتأتي في وقت محدد، حين سُئلت عن وقت رجوعي إلى المنزل، فقلت إنه في الساعة

الثانية ظهراً؛ فرتب أمر الاتصال بي بناءً على أن ذلك موعد مني له، مع أنني أردت أن أخبره بأحسن تقدير للوقت الذي أعود فيه دون إحساس مني بأنني بذلك أقدم أي التزام نحو أي شخص؛ وتكون النتيجة تكون انطباع لديه أنني غير دقيق، ويصعب التنبؤ بما يمكن أن أفعله.

إن علينا أن نومن أن (الجدارة بالثقة) شيء يشّعه مجمل الشخصية أكثر مما تشرحه الأقوال، وهي انعكاس حقيقي للتكامل الذي يلمسه الناس في ذواتنا؛ وعندما نريد للآخرين أن يثقوا بنا، ويألفونا، فإن علينا أن نحسن من ذواتنا، ونرفع من مستوانا، ونتباهى إلى استخدامنا للغة، ونبدي اهتماماً أكثر بالآخرين.

### جـ- الموضوع :

يحب الناس الوضوح، والوقوف على كل ما يتعلق بمن يرغبون الاندماج معه؛ لكن هذه الرغبة، تصطدم برغبة أخرى، هي حرص الناس على أن يكون لهم خصوصياتهم التي لا يطمعون عليها أحداً، وتلك التي لا يطمعون عليها إلا فئة محدودة جداً من الناس؛ ولذا فلا بد من التوازن في هذه المسألة. وقد تكون الخطوة الأولى في هذا الاتجاه أن يحدد الإنسان ما يعده خصوصيات له، فيكتمه، ويلبي رغبة إخوانه ومحبيه في الكشف عما عداه. وأعتقد أن هذا مهم للاندماج والائتلاف؛ حيث إن الناس إذا كونوا انطباعاً عن شخص بأنه (متكتم)، أو لا يحب أن يُسأل عن أي شيء، فإنهم يتبعون عنه، ويقلّصون اهتمامهم به، ويعاملونه بالمثل؛ ويفقد الإنسان بذلك الكثير من الدفء والتواصل الاجتماعي.

وعلى كل حال، فإن نوعاً من التحديد للمعلومات التي يتبعها المرء لغيره، قد يكون مطلوباً؛ حيث إن العلاقات التي تربطنا بالزملاء في العمل، غير المعلومات التي تربطنا بالشركاء في عمل تجاري، غير العلاقات التي تربطنا بأهل الحي . . .

وربما كان من الحكمة أن نعطي كل واحد من هؤلاء المعلومات التي تتوافق مع نوعية العلاقة التي تربطنا به؛ فعلى حين يُطلب من (الخاطب) أن يتبع الكثير من المعلومات لأهل (المخطوبة) حتى الصحية والنفسية والمزاجية منها،

فإن الزميل في العمل، لا يحتاج من المعلومات إلا ما يخدم المهمة أو الوظيفة المشتركة التي ننجذبها بالتعاون معه.

إن الذين يتكتمون على ما لا ينبغي التكتم عليه، يجعلون من أنفسهم محوراً للتقولات والشائعات، ويساهمون في تشكيل صورة معتمدة وقلقة عن شخصياتهم؛ مما يجعل التعامل معهم - من وجه آخر - عسيراً.

هناك أقوام من الناس، في قلوبهم مرض، يقولون ما لا يعتقدون، ويفعلون غير ما يقولون، دأبهم الغيبة والنميمة، وتسويق الشائعات، والمدح في الحضور والذم في الغيبة... وصفهم النبي - ﷺ - بقوله: «تجد شرار الناس يوم القيمة عند الله ذا الوجهين الذي يأتي هؤلاء بوجهه، وهؤلاء بوجهه». هذا الصنف من الناس أحوج إلى التقويم والإصلاح، ولا تستقيم معه علاقة محترمة.

#### د- تقنيات في إيجاد الألفة:

إذا رأينا شخصين منسجمين انسجاماً تاماً، ومتفاهمين تفاهماً كاملاً أو شبه تام، فإن هذا دليل على وجود الكثير من الأمور المشتركة بينهما؛ في طريقة التفكير وفي الاهتمام والذوق وسلم القيم وتعبيرات الجسم... ومن العسير على الواحد منا أن يتحقق درجة عالية جداً من الألفة مع أعداد كبيرة من الناس، وعلى نحو مستمر، ولكن بالإمكان تحقيق ذلك مع عدد محدود من الناس، وفي بعض الجلسات، ومع هذا فإن الحالات العابرة والمحدودة من الألفة والانسجام، ترك انطباعات إيجابية، وتنمو تلك الانطباعات مع الأيام لتشكل جسراً للتواصل أعمق، وأبعد أثراً.

إننا حين نريد من صحبتنا للآخرين شيئاً أكثر من الدعم الاجتماعي، أو أكثر من المؤانسة، فإن علينا آنذاك أن نبحث في كيفية إيجاد الأجواء التي تمكّن من التأثير والتأثير، وعبر الأفكار والقناعات والمشاعر بغية إنجاز أشياء مشتركة، تعود علينا، أو على المصلحة العامة بالخير والنفع.

كل تقنيات إحداث الألفة والوئام تتمحور حول تعظيم القواسم المشتركة، وأوجه الشابه بين مَن يسعون إلى التألف ، سواء أكانوا أفراداً أم مجموعات؛ وهذا ما نسميه أحياناً بـ(المجاملة) وما ينطبق على الأفراد كثيراً ما ينطبق على المجموعات؛ والوسائل التي تؤدي إلى ذلك كثيرة ، نذكر منها على سبيل التمثيل لا الحصر ما يلي :

- من تقنيات الألفة، توافق الصوت وطريقة الكلام بين الجلسة، من حيث النغمة والسرعة والبطء والدرجة والنبرة، والارتفاع والانخفاض؛ إذ من الصعب أن تتفاهم مع شخص إذا كان صوته مرتفعاً وصوتك منخفضاً أو العكس، أو كان يسرع في كلامه، وأنت تتكلم ببطء . ولطالما أخفقت محادثات ومفاوضات بسبب أن أحد المفاوضين، يحسن الاستماع، وينتظر محدثه حتى يتنهي من حديثه، على حين أن المفاوض الآخر لا يفعل ذلك . وكم حدث من التباعد بسبب عدم التجانس في درجة الصوت بين المستترتين في حوار؛ حيث يُفسّر ارتفاع صوت أحد الطرفين على أنه مخلٌ باللباقة والشفافية، ويفسّر انخفاض الصوت لدى الطرف الآخر بالبرود أو الضعف أو ببطء الفهم .

- توافق الحركات أثناء الجلسة: حركات اليدين والرجلين والرأس ، كيف تحرك رأسك عندما يكون جوابك (نعم) للإمام والخلف . وكيف تحرك رأسك عندما يكون جوابك (لا) من اليمين إلى الشمال ، ومن الشمال إلى اليمين . كذلك حركة اليدين إلى الأعلى والأسفل واليمين والشمال ، وهذا يحتاج إلى أن نقلد تقليداً تماماً من نوّد إيجاد التألف معه .

- توافق تعبيرات الجسم: طريقة الجلوس ، وضع اليد على الخد ، وضع اليدين على بعضهما ، كما في الصلاة ، وضع إحدى الأصابع على الشفة أو الصدغ . وبذا يكون محاول التألف بمثابة (مرآة) تعكس ما عليه جليسه .

- التوافق في نوع الموضوعات التي تكون مادة لقاء ، هل هي شرعية أو اجتماعية أو اقتصادية ، أو مما يتعلّق بهم مشترك . وأعرف كثيراً من الصلات قد تقطع أو تقلّص بين أناس يفترض أنهم متآلفون ، بسبب عدم تمكّنهم من إيجاد

م الموضوعات مشتركة، يتحدثون بها، أو عدم وجود مستوى موحد وملائم للحديث نظراً لتفاوت المستوى الثقافي، أو عدم توافق سلسلة المعقولات والمسلمات الثقافية.

- مراعاة رغبات الجليس: درجة إضاءة المكان وحرارته، نوعية ما يرغب في تناوله من طعام وشراب، وهل يحبه بارداً أو ساخناً، كثير السكر أو قليله، ومتى يرغب في تناوله: في أول اللقاء أو في آخره أو في وسطه... فذاك كله يُحسب في رصيده لديه، ويترك أثراً في تقويمه لك.

- لمس القيم التي يؤمن بها من نحاول التألف معه، ومراعاة مشاعره نحو مسائل وقضايا، يعدها حساسة؛ ولن يكون من دواعي الألفة أن تمتدح الانفتاح أمام شخص منغلق، أو تمتدح السخاء في الإنفاق أمام شخص ينظر نظرة تقدير إلى التدبير والتدقيق فيه.

وحتى يستطيع المرء النجاح في كل ذلك وغيره، فإن عليه أن يمتلك أمرين:

أ - قوة الملاحظة ورهافة الحسّ، من أجل رصد خصائص الجليس ومزاجه واهتماماته.

ب - الخبرة والمهارة للتكييف معه في كل ما ذكرناه.

والسؤال الذي يطرح نفسه هنا: هل عمليات التوافق مشروعة وملائمة لما ينبغي أن تتحلى به من إخلاص وصدق وصفاء في العلاقات؟

الحقيقة أن الأمور بمقاصدها، فمهارات الألفة والاتصال والتفاوض وال الحوار، يمكن أن تستخدم في إقناع شخص في دخول الإسلام أو تحسين علاقته بالله - تعالى - أو في إثارة حماسته لمناصرة قيمة نبيلة... كما يمكن أن تستخدم في إغواء بعض الناس وخداعهم وسلبهم بعض ممتلكاتهم... فالآهداف والمقاصد، هي التي توضح كل ذلك؛ فالسلاح يمكن أن يستخدم في نصرة دين وتحرير وطن، ويمكن أن يستخدم في قطع طريق، أو قتل بريء.

## ٩- تقبّل النقد :

النقد أداة من أعظم الأدوات التي اخترعها البشرية لبلورة وعيها، واكتشاف ذواتها وأصولها، وأوجه القصور في مشروعاتها وإنجازاتها؛ حيث تظل الأفكار غائمة ومحضة، ما لم تتعرض لـلوك الألسنة، وأشعة الروزو (التقييم).

وربما شعرت البشرية أن ما لديها من ضعف في الحواجز على العمل، وما لديها من قصور اجتماعي، وسوء استغلال للسلطة والوظيفة - لا يعالج إلا من خلال تأسيس سلطة اجتماعية، يمارسها أفراد المجتمع بعضهم على بعض. وقد تعلّمت البشرية من تاريخها الطويل أن البديل عن ممارسة النقد وقوله، سيكون أشكالاً من الانحباس في الحركة الاجتماعية، وأشكالاً من الفساد والتآسن الفكري... والتي لا تقود من جهتها إلا إلى الانهيار الداخلي والتحلل الذاتي.

مهما كان الوعي لدينا عظيماً، ومهما كانت جهودنا كبيرة ومتّمِّزة، فإنه ستظل هناك مسافة بين مانظر له، وبين ما يتجمّس في واقعنا العملي، وذلك لأسباب موضوعية، يصعب في كثير من الأحيان تجاوزها.

الفجوة بين ما هو كائن، وما يجب أن يكون، هي التي تعطي المشروعية للنقد، وتُلزمـنا أخلاقياً بالإصغاء لمن يمارسه. صحيح أن بعض الناس إذا رأى القسم المملوء من الكأس شكا من وجود القسم الفارغ.

وصحـيح أن بعض الناس يتجاهـل نصف عقولـنا حين يحاول إبراز عيوب الآخرين وستر محسـنـهم؛ إلا أنـ الصحيح أيضـاً أنـ معظم إنجـازـاتـنا وموـاقـفـنا وتصـرـفاتـنا، يـظـلـ مشـوـباً بشـيءـ منـ النـقـصـ، ويـظـلـ بالـتـالـي قـابـلاًـ لـالـمـراجـعـةـ وـالـنـقـدـ والـتصـحـيـحـ. ويـجـبـ أنـ نـعـرـفـ أنـ لـدـيـناـ مـيـوـلاًـ فـطـرـيـةـ إـلـىـ حـبـ المـدـيـحـ، وـنـفـورـاًـ غـرـيـزـياًـ مـنـ النـقـدـ؛ ولـدـيـ كـثـيرـينـ مـنـاـ أـقـدـارـ مـنـ الثـقـةـ بـالـنـفـسـ، وـتـزـكـيـةـ الـعـلـمـ، مـبـالـغـ فـيـهاـ، وـلـاـ تـسـتـنـدـ إـلـىـ مـعـطـيـاتـ حـقـيقـيـةـ.

انطلاقـاًـ مـنـ هـذـاـ وـذـاكـ، فـإـنـاـ نـرـىـ أنـ تـقـبـلـ النـقـدـ، وـالـامـتـنـانـ لـمـنـ يـنـقـدـ، يـنـبـغـيـ

أن يكون هو المبدأ الذي نحمل عليه أنفسنا، لكن هذا لا يحرم المرء من حقه في المجادلة عن نفسه، والدفاع عن موقفه، حيث إن هناك الكثير من النقد الذي يصدر عن اجتهاد خاطئ، وعن رؤية غير واضحة.

ولعلنا نلقي الضوء على حيثيات الموقف الذي ينبغي اتخاذه من النقد في المفردات التالية:

أ- على المسلم أن يعد كل ما يقدم إليه من نقد هدية، تستوجب الشكر والتقدير، وذلك هو الحصيلة المنطقية لاعتقادنا بأننا قوم غير كاملين. وقد كان عمر - رضي الله عنه - يدعو لمن ينصحه، ويتقدمه، ويقول: «رحم الله امرأً أهدى إلى عيوبه». ورفض النصح فرع عن تزكية النفس، واعتقاد الكمال فيها، وهذا ما نهانا الله تعالى عنه بقوله: ﴿فَلَا تُرْكِنُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾ [النجم: ٣٢].

وقال - سبحانه -: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكِّونَ أَنفُسَهُمْ بِإِلَهٍ لَّهُ مِنْ يَشَاءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتَبَرَّأُوا﴾ [ النساء: ٤٩]. إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ركن ركيز في الحياة الإسلامية، وخير تشجيع لممارسته هو تقدير موقف الناصحين، وإشعارهم بالامتنان لعملهم.

ب- حين يوجه إلى الواحد مثناً نقداً ما، فإن عليه أن يسمعه بقلب وعقل مفتوحين، وأذان صاغية، ولا ينبغي إظهار التبرّم أو الاشمئزاز، أو مقاطعة الناقد قبل أن ينهي عرض ما لديه، فذاك أفضل مكافأة يمكن أن نقدمها إليه.

ج- ليس من النادر أن يكون الناقد متزيداً، أو غير عادل فيما يقول؛ إذ كثيراً ما تكون معلومات الناقد غير دقيقة، وقد ينطلق في نقاده من معايير غير صحيحة.. والواجب في كل هذا أن نستوعب الناقد، وأن نشعره أننا أكثر مما يتوقع في سعة آفاقنا ورحابة صدورنا، وأن نتّخذ مما قاله مادة للتواصل وال الحوار.

د- كثيراً ما يكون المتتقد مندفعاً إلى النقد بسبب كلمة سمعها عنك ، وكثيراً ما يكون ما يعتقد من أقوالك وموافقك . . . غير مبلور في ذهنه ، وهنا فإن من حقك أن تتأكد من استيعابه لمرامي ما يقوله ، وذلك من خلال طلبك منه أن يشرح مضامون الرسالة التي يود إيصالها إليك ، وأن يأتي بأمثلة على ما يقوله ، فإذا كان

يتقد فيك العجلة في اتخاذ القرار، أو عدم التزام الصدق... فإن عليك ألا تتردد في مناقشة ذلك معه، وذكر المواقف التي يظن أن ذلك جرى فيها، وبذلك تؤمن له نوعاً من (التغذية المرتدة)، وتساعده على أن يُضجع مقولاته، ويكون دقيقاً في ملاحظاته.

إنك بذلك تشاركه في تصور الموقف حيث يجتمع لدى المتقد أكثر من وجهة نظر واحدة، ويسعى بتعاطفك معه.

هـ - لا ينبغي في أي حال من الأحوال أن نفهم من يتقدنا أنه مخطئ في كل ما قاله، وأنه غير عادل، وأن كل ما يقوله ليس له أي أساس من الصحة؛ فذاك يقتل روح المبادرة إليه، ويجعله يحجم عن توجيه النصح في المستقبل؛ مع أن الأمة في أمس الحاجة إلى تنمية هذا النمط من السلوك، وإحياء روح المفاصلة والمصارحة. إن الناقد إن لم يُصب فيما قاله، فقد أصاب في تحفته واندفاعه نحو تقويم الأعوجاج، ومحاصرة الخطأ، وله أجر ذلك وفضله، وينبغي أن نُشعره بذلك.

و - علينا بعد أن نسمع ونناقش مع متقدنا ما يقوله أن نقوم بتلخيص النقاط التي تضمنها نقاده، وبثلوّرتها معه، حتى لا نخطئ في فهم الرسالة الموجّهة إلينا، وحتى نشعر المتقد باهتماماً بما قاله.

ز - من حق من ووجه إليه النقد أن يعبر عن مواقفه حيال ما يوجه إليه في إطار من الأدب الإسلامي، وشكر المتقد؛ إذ إننا لا نريد لحركة النقد الاجتماعي أن توغر الصدور، وتبعاد ما بين الناس؛ وأفضل طريقة لذلك أن ننفّس عن مشاعرنا من خلال إبدائها للمتقد.

ح - آخر وأهم وأشق وأجمل ما علينا أن نقوم به في هذا الشأن هو تنفيذ ما تم الاتفاق عليه مع المتقد؛ ومع وجود نتائج فرعية حسنة لممارسة النقد، إلا أن الثمرة الحقيقة، هي أن يفضي النقد إلى نوع من التغيير في سلوك المتقد، وهذه مسؤوليته ومهمته الخاصة التي لا يستطيع أحد أن يقوم بها عوضاً عنه.

وبهذا نختم ما أردنا تسجيله هنا من سمات المواطن الصالح أو اللبنة  
الصالحة ، وسوف نتمكن بحول الله - تعالى - من إغناء هذه السمات من خلال  
ما تبقى من صفحات هذا الكتاب .

\* \* \*

## الفصل الثاني

### الاتصال الإنساني

الاتصال والتبادل والتأثير والتأثير سمات أساسية في وجود الكائن الحي، ويأتي الإنسان على رأس القائمة في هذه الأمور. لكل شيء وجودان: وجود ذاتي، ووجود غيري. والوجود الغيري يمثل جسر العلاقات مع الموجودات الأخرى؛ فالكتاب له كيّونته المستقلة، وكونه معداً لأن يقرأ الآخرون، فذاك وجوده الغيري . . .

كلما عَظُمت إمكانات النمو والارتقاء لدى الشخص ، اتسع وجوده الغيري والعائقي ، وشعر بالحاجة إلى الآخرين . وكلما كان الشخص أقرب إلى العجز والخمول والانحلال شعر بضعف اتصاله بالآخرين . ولو أننا تأملنا في علاقات (مدير عام) وعلاقات (عاطل عن العمل) لوجدنا الفرق الجلي المعتبر عن هذه الحقيقة .

يمكن تعريف الاتصال بأنه : «مهارة تبادل المعلومات والتفاهم مع شخص آخر». وإذا تأملنا في مفردات حياتنا اليومية وجدنا أن معظم أوقات اليقظة، ينقضي في عمليات اتصال مع الآخرين ، كما يتجلّى ذلك في أحوالنا حين نسمع ، وحين نتكلّم ، وحين نكتب ، وحين نقرأ ، ونبيع ونشتري . . . حتى الاختلاط المجرد في الشارع دون اتصال مباشر ، فإنه ينطوي على عمليات اتصال ، حيث الكثير من الرسائل غير الملفوظة ، وحيث الدلالات الكثيرة لما نسمعه ونراه ؛ ولذا فليس غريباً أن يُشخص الإخفاق في الاتصال بأنه وباء الإدارة المعاصرة .

قد صار (علم الاتصال) يحتل بين العلوم الحديثة مكانة مرموقه اليوم، ويات يهتم به إلى جانب المتخصصين باحثون ودارسون من مجالات أخرى عديدة، مثل علم النفس وعلم الاجتماع، ومثل خبراء العلوم السياسية إلى جانب اللغويين وعلماء أصول الإنسان والفلسفه... وهذا كله يدل على خطورة موضوع (الاتصال) والوظائف البارزة التي يؤديها في حياتنا الحضرية.

### كيف نجعل اتصالنا جيداً؟

في زمان شديد التعقيد كزماننا، صار من الضروري ألا نركن إلى أساليبنا العفوية والفتيرية في العيش؛ فالوسط المعقّد لابد أن يواجه بأسلوب عيش يكافئه، وإلا فإن النتائج ستكون وخيمة. ولعلنا نذكر هنا بعض الأسس والمبادئ والتقنيات التي تساعدنا على تحقيق اتصال جيد ومثير لنا، ولمن نتصل به، وذلك من خلال الكلمات التالية:

#### ١ - تكوين الانطباع الأولي:

حين نلتقي بشخص أول مرة، فإنه يكون حريصاً على أن يكون عنا انطباعاً أولياً، يتخذ منه رأس جسر لطريقة تعامله معنا فيما بعد. هذا الانطباع الأولي، يُستقى من أمور ظاهرة وشكلية في الغالب، لكنه مهم جداً.

ولا أريد هنا أن أدعو إلى التصنّع في علاقاتنا، ولكن أود أن ندرّب أنفسنا على تجنب المظهر المكره لدى الناس، ومفاجأة الجليس بأمور لا يرغب فيها، وهذا مما أذبنا به الإسلام.

إن حرصنا على تكوين انطباع أولي جيد عنا يدل على وجود شفافية، كما أنه يشير إلى الأفق الذي بإمكاننا الارتقاء إليه. وهناك كلام كثير حول ما يجعل أحدهنا لائقاً في عين أخيه من الولهة الأولى، نذكر هنا بعضه:

- لبس الثياب التي تناسب الموقف من غير مبالغة، فالثياب التي تُلبس في الأعراس والمناسبات أو مقابلة شخصية مهمة غير تلك التي يلبسها الإنسان للعمل أو التسوق أو التزهات.

- أبداً لقاءك بالابتسام، واعمل على أن يتم الاتصال البصري بينك وبين من تقابله من خلال النظر إلى جهته، وليس إلى أسفل أو إلى جهة أخرى، ولكن لا تثبت عينك فيه؛ فال المسلم حبي، وثبتت النظر قد يسبب الحرج للآخر.

- أبداً بالمصافحة، ولا تنزع يدك من يد من تصافحه حتى ينزعها هو، أو بحسب ما يقضي به العرف. ولطالما كانت المصافحة مصدراً لبعض الدفء في القلوب.

- لنحاول التجديد في ألفاظ التحية، وبعد إلقاء السلام يمكن للمرء أن يقول عوضاً عن (مساء الخير) : (أسعد الله مساءك) أو يقول : (سعدت بلقائك) عوضاً عن (كيف حالك) . إن هذه التجديديات، ترك أثراً إيجابياً في نفس السامع، وتجعله يتوقع من صاحبها شيئاً جديداً ومفيدةً.

- حاول جمع بعض المعلومات عمن تريد مقابلته، وناده بأحب الأسماء إليه، وإذا كان له لقب علمي، فخاطبه به، وحاول في كل حال أن تنطق اسمه على نحو صحيح.

- إذا كان اللقاء في بيتك، فحاول أن تستقبله أمام البيت، وأن تشيعه في الخروج، وحاول أن تقدم له من الضيافة والثُّلُّ ما تعرف، أو يغلب على ظنك أنه ينال رضاه واستحسانه.

- استعد للقاء على نحوٍ جيد، وحضر للموضوع الذي تريد مناقشته، واستحضر في ذهنك ما يمكن أن تجيب به على أسئلة من تقابله.

- تقدير ما يطلبه الموقف من **حسن الاستماع**، وعدم مقاطعة الجليس، والحرص على أن يكون أحدهما مستمعاً أكثر من كونه متكلماً ما لم نرَ الحرص من تقابله على أن نتكلّم على نحو معين؛ فلا بأس آنذاك أن نلتقي رغبته.

إذا لم يوفق أحدهنا إلى ترك انطباع جيد لدى من قابله في المرة الأولى، فلا ينبغي أن ييئس، إذ غالباً ما تكون هناك فرصة ثانية لاستدراك ذلك.

## ٢- اعرف نفسك :

إن من محاور الإصلاح والنهوض بحياةنا الاجتماعية المعاصرة، أن يسعى الخيرون والغيورون فينا إلى محاولة التأثير في الآخرين، وجعلهم ينحازون إلى المبادئ والقيم والأفكار التي يرون أنها ضرورية للعيش في (الزمان الصعب)، وهذا يتطلب أن نحسن مستوى خبرتنا بأنفسنا باعتبارنا كائنات اجتماعية، يمثل الاتصال بالنسبة لها مصدراً مهمّاً للنضج والتتحقق الذاتي والانتشار المعنوي. ومن الوسائل التي تساعد على بلوغ هذا الهدف ما يلي:

- إخوانك القريبون منك هم مرآتك الحقيقة، ولاشك أنهم يختزنون العديد من الملاحظات عن طريقة اتصالك ومخاطبك وحوارك مع الآخرين. وهم أقدر على تقويمك وإفادتك في هذا الشأن. حتى يقف المرء على ملاحظات إخوانه، فإن عليه أن يصوغ العديد من الأسئلة، ويوجهها إليهم من نحو: هل أتصل بكم بالهاتف في أوقات غير مناسبة؟ هل طريقة كلامي غير مريحة، وهل دخولي في الموضوع الذي أريد التحدث فيه ملائم، وهل تشعر أن لدى نوعاً من العناد والإصرار على الرأي بغير وجه حق؟ وما شابه ذلك. إذا لم تعجبنا أجوبة إخواننا، ولم نرها مقنعة، فينبغي أن نشكرهم، ولا نقف موقف المدافع.

- يمكن للمرء أن يتعرف على حُسن اتصاله بالأخرين من خلال ردود أفعال الآخرين عليه، فهو يستطيع - إن كان قوي الملاحظة - أن يدرك إن كان يُسأله بكثره من قبل مستمعيه، كما يدرك إن كان يُغضب محاوره، كما يدرك إن كان لا يحسن الإصغاء، أو إن كان يقاطع محدثه قبل أن يتنهي حديثه... وبمقدار ما تكون ملاحظتنا لسلوكنا عند الاتصال قوية ومنظمة، يتحسن مستوى اتصالنا، ونستغنّي عن سماع ملاحظات الإخوة والأصدقاء.

- تسجيل الصوت على شريط وسيلة مهمة لمعرفة أسلوبنا في الاتصال، حيث يتم التعرّف على طريقة نطق الكلمات، وسرعة الحديث ونغمة الصوت، ومدى تنوعها أثناء الحديث... ويمكن للمرء أن يقوم بمحاولات تحسينية لكل ذلك. وعلى المرء أن يكون مستعداً للمفاجأة حين يتفحّص صوته أول مرة، فربما لن يكون مرتاحاً له.

### ٣- الدقة في استخدام اللغة :

للغة مستويات عديدة، وكل واحد من الناس يستخدم مستوى منها؛ فهناك كلمات لها معنى حقيقي، وأخر مجازي، وكلمات لها معنى معجمي ومعنى عامي دارج؛ كما أن هناك كلمات ذات معانٍ غريبة، لا يعرفها إلا المختصون والمهتمون.

أضف إلى هذا أن الكلمات، ليست وحدها هي التي تحمل المعاني التي نرسلها؛ فقد دلت دراسة قام بها فريق من الباحثين البريطانيين أننا حين نتحدث مع شخص وجهاً لوجه، فإن الكلمات هي العنصر الأضعف في إيصال المعلومات إليه؛ إذ لا تحمل سوى (٧٪)، على حين أن النبرة الصوتية تحمل (٣٨٪)، وتحمل تعبيرات الجسم (٥٥٪). وفي كثير من الأحيان تلغي وظيفة الكلمات في الدلالة حين تعارض مع تعبيرات الجسم، فقد يخبرنا صديق بخبر ما فلا نصدقه، ونقول: عيناك تقولان غير ذلك. وإذا رأينا شخصاً متقطعاً اللون، فإننا لن نصدق كل عبارات الطمأنة التي نسمعها منه، ونصر على أن مكروها قد وقع، وهكذا...

من المهم أن يكون هناك انسجام بين معاني الكلمات ونبرة الصوت وتعبيرات الجسم فذاك يجعل رسائلنا في غاية الوضوح، وهناك أمور عدة يجب مراعاتها في هذا الشأن، نذكر منها الآتي:

- البلاغة أن نستخدم أسلوباً، يناسب السامع، وتتناغم كلماته مع معانيه؛ وكثيراً ما نخطئ في تصور الإمكانيات اللغوية لمن نخاطبه، ففضل رسالتنا طريقها إليه، أو تفقد جزءاً من تأثيرها، وقد تكون سبباً في حدوث سوء تفahم، نحن في غنى عنه.

ومن المعروف أن لكل أصحاب تخصص، وكل أصحاب مهنة بعض المفردات الخاصة بمحالهم؛ وحين نستخدم تلك المفردات في خطاب عام، فإنها سوف تستغلق على كثير من السامعين؛ ولذا فلا بد من اصطلاح لغة ملائمة

لمن نتحدث معه. بعض الناس يعلمُ العربية، ولذا فإن يشيع في كلامه المجاز والتورية والاستعارة، وهذا يعكس صفو الفهم لدى غير المختص. وبعض الناس يفهم المراد، لكنه يفسّر ذلك على أنه نوع من الحذقة والتشدق، فينبغي الانتباه لذلك.

- بعض الناس يستخدم بعض الكلمات الإنجليزية أو الفرنسية... أثناء حديثه، مع أن المراد العربي حاضر على لسانه و قريب وواضح؛ وهذا في الحقيقة شيءٌ سيءٌ، إذ إن ذلك حين يقع في الحديث مع عربي، وفي بيئة عربية، فإن المخاطب سيحمل ذلك على محامل سيئة؛ حيث من الممكن أن يظن أن الدافع لذلك هو (التعاليم) وإظهار سعة المعرفة والاطلاع. ومن الممكن أن يفسّر ذلك على أنه نوع من الاستخفاف باللغة الأم أو المخاطب، كما يمكن أن يُظن أن ذلك بسبب ضعف عربية من يفعل ذلك...

وبقطع النظر عن كل تلك التفسيرات، فإن الألائق دائمًا بنا ألا نستخدم في خطابنا أكثر من لغة واحدة إلا عند الحاجة، حيث لا مصطلحات أو مفردات مقابلة. ونجد من لطف بعض المتحدثين أنه يعتذر لمستمعه عند استخدام كلمة أجنبية؛ إذ من الممكن أن يكون المخاطب غير عارف بمعناها، فيسبب ذلك له الارتباك والإحراج. ويقال مثل ذلك للذين يستخدمون كلمات عامية مغربة في عاليتها، أو ذات سمة لهجية خاصة؛ مما يضطر السامع إلى الاستفسار والاستفهام. بعض الناس يملك حسًّا مرهفًا، فيسأل مخاطبه عن مدلول الكلمة لديه قبل أن ينطق بها، فيشيع بذلك جو المودة، ويعمق التفاهم.

- كثير من الناس يسيطر عليهم حب الكلام والاستفاضة في الحديث غير آبهين بموقع كلامهم من نفوس ساميهم، فيسوق النكات والأمثال التي تجرج بعض الحاضرين؛ فقد يسوق أحدهم طرفة تتعلق بقبيلة أو أهل بلدة أو أهل حرفة، ويكون بعضهم موجوداً. وقد يسوق - مثلاً - قصة أو طرفة أو عظة تتعلق بأهل عادة من العادات كالعرج أو العور أو العمى، ويكون بعض المصايبين بها حاضراً؛ مما يسبب حرجاً بالغاً لهم، وقد يكون ذلك مفتاحاً لخصومات وشرور

عريضة، وهو إن لم يكن إثماً في نفسه، فإنه يجرّ صاحبه إلى الإثم؛ ولذا فلابد من الحذر الشديد.

- لا يخفى أن التربية التي يتلقاها الناس في البيوت متفاوتة في درجة رقّيها وتهذيبها، كما أن المهن والوظائف التي ينخرط فيها الناس أيضاً متفاوتة، وهذه وتلك ترك آثاراً كبيرة في مستوى الكلام لديهم. وكثير من الناس يندفع في الحديث على سجيته دون أي مراعاة أو تحفظ، مما يجعلهم يخدشون آذان مستمعيهم بكلمات وعبارات سوقية مبتذلة، فيكونون انطباعات سيئة عنهم.

وبقطع النظر عن هذه السلبية، فإن من المهم للإنسان أن يرقّي أسلوب حديثه، وأن يتحرر من بعض العادات الكلامية التي نشأ عليها، فالتعبير الجميل أدب إسلامي رفيع؛ وفي حديث الشيفيين: «لا يقولن أحدكم خبشت نفسى، ولكن ليقل لقت نفسي»<sup>(١)</sup>.

إن الهدف من كل ما ذكرناه ليس النجاح في الاتصال فحسب، وإنما الارتقاء الذاتي، وعكس كل ذلك على البيئة التي نربي فيها أنفسنا وصغارنا.

#### ٤ - الاتصال عبر الهاتف:

يوفر لدينا الاتصال بالهاتف الكثير من الجهد والوقت، ويمكن القول: إنه لا ينبغي لأي منا أن يخرج من بيته أو عمله لقضاء أي مصلحة، يمكن قضاوها عن طريق الهاتف أو الناسوخ (الفاكس) أو ما شابه ذلك، فالوقت هو أغلى ما نملك، ويجب أن نتعامل معه بحكمة وحرص.

ولكن الهاتف باعتباره وسيلة اتصال، فإن من الممكن أن نستخدمه على نحوٍ يوفر علينا الكثير، ويمكن أن نستخدمه على نحوٍ نقتل به أوقاتنا أو نجعل منه مصدر إزعاج للآخرين؛ ولذا فإن هناك مجموعة من الأفكار والأداب التي تساعدنا على اتباع الأسلوب الأمثل لاستخدام هذه الوسيلة المهمة، نسوقها عبر النقاط التالية:

---

(١) معنى خبشت: غثت. وهو عين المفهوم من (القست) ولكن النبي - ﷺ - كره لفظ الخبث.

- علينا أن نحدد التاريخ والوقت المناسب للاتصال بالآخرين ، فقد يكون وقت اتصالنا وقت عمل كثيف بالنسبة لهم أو وقت نوم أو طعام . . . وعدم الانتباه لذلك ، سيجعل اتصالنا مصدر إزعاج وإرباك بالنسبة لهم ، كما أن فرص ردهم علينا ستكون ضئيلة .

- سيكون من المهم أن نقوم قبل الاتصال بتحديد المسائل التي نرغب في الحديث عنها ، والنتائج التي نرغب في الوصول إليها ، أو الأمور التي نود إقناع من هاتفنا بها . وعلينا أن نحاول ألا تخرج المكالمة عما رأينا تحديده قدر الإمكان ؛ لأن ذلك قد يشتت ذهن من اتصلنا به ، وينسيه الموضوع الأصلي للاتصال .

- اللطف مطلوب في السؤال عن الشخص الذي نريد محادثته ، وذكر اسم المتصل مطلوب أيضاً ؛ وبعض الناس لا يذكر اسمه ، ولكن يطلب من اتصل به أن يذكر اسمه ؛ وهذا منافٍ للأدب ؛ لأن الذي بدأ الاتصال بمثابة من طرق باب غيره ، عليه أن يذكر اسمه ، ويستاذن ويسلّم . وإذا رد على الهاتف شخص غير الذي نود محادثته ، فمن الألائق أن نسلم عليه أولاً ، وإن كان طفلاً داعبناه ، ثم نسأله عن إمكانية محادثة من نريد محادثته .

- عندما يرد على الهاتف الشخص الذي نرغب في محادثته ، فسيكون من اللطف أن نبادر إلى سؤاله : هل هذا وقت مناسب لمحادثته . وعلينا أن نبدي له استعدادنا للاتصال به في وقت آخر . وليس من الملائم أن نقول له : هل أنت مشغول ، فقد يكون غير مشغول ، ولكن لا يرغب في التحدث إلى أحد ، فتضطره آنذاك إلى الكذب . ولبقاء المسلم تمنعه من إخراج الآخرين .

- لنحاول أثناء المحادثة الهاتفية أن نجعل كلماتنا مفعمة بالحيوية والدفء ، إذ إن كون من نخاطبه لا يرانا ، يجعل من السهل عليه أن يكون عنا بعض الانطباعات الخاطئة ، وينبغي أن نمتنع عن أي عمل أثناء المكالمة ؛ لأن الطرف الآخر سيدرك أننا مشغولون عنه ، وأننا لا نهتم كثيراً للتحدث معه ؛ وسيكون الامتناع عن أي عمل أكثر أهمية .

- إذا كان ما سنقوله مهماً أو دقيقاً، فالأفضل عدم الاتصال بالهاتف وترتيب لقاء لذلك أو إرسال رسالة خطية. وسيكون من المفيد عند إنهاء المكالمة كتابة ما تم الاتفاق عليه إذا كان الحديث يتعلق بمشروع أو صفقة أو اتفاق ما؛ فالمرء قد ينسى ما يجب عليه أن يذكره بعد مدة.

قد يُبتلى المرء بأقوام يحبون الترثرة على الهاتف، ولا يقيمون أي وزن لأوقات الناس ومشاغلهم، وفي هذه الحال يجب على الواحد منا أن يكون حكيمًا في الإفلات منها، كما كان ابن الجوزي حكيمًا في إنجاز بعض الأعمال أثناء زيارة بعض النقباء له.

وهناك إجراءات عديدة، تساعد المرء على ذلك؛ منها: إشعار الطرف الآخر أنّ لدينا وقتاً قصيراً للحديث معه، كأن يقول أحدهنا: عندي وقت قصير للحديث معك، فأرجو أن تسمح لي بدققتين من وقتك. ومنها ألا يسمح للحديث بالخروج عن الموضوع الذي تم الاتصال من أجله.

بعض الناس يتحدث واقفاً من أجل الاختصار. وبعضهم ينهي السؤال عن الصحة والأحوال الاجتماعية بأسرع وقت؛ حتى يشعر الطرف الآخر باستعجاله. وكل هذا جيد ومفيد. وعلى كل حال فالحديث في الهاتف ذو جاذبية، وذو إغراء خاص، ولابد من أجل المحافظة على الوقت من مقاومة ذلك الإغراء.

## ٥- الخطاب المؤثر :

سنظل نستهدف التأثير في غيرنا، وإيصال رسائلنا إليهم على أعلى درجة من القوة والوضوح؛ فذاك جزء من تحقيق وجودنا المعنوي. وسيكون ذلك أكثر حيوية إذا كان الواحد منا داعية أو محاضراً أو معلماً أو سياسياً.

صحيح أنّ مضمون الكلام يستأثر بالتأثير الأساسي، لكن لا ينبغي الاستهانة بالأسلوب وال قالب الذي نوصل به ذلك المضمون؛ وكم من سلعة نفيسة أعرض عنها الناس لسوء تغليفها أو سوء عرضها. وكم من عالم متبحر لا يلفت الأنظار إليه؛ لأنّه لا يحسن شيئاً من فن الخطاب المؤثر. وكثيراً ما يكون الفارق بين

متحدث ناجح وأخر محقق هو الاهتمام والحرص على تجويد الخطاب وإتقانه .  
وإليك بعض الوصايا التي تجعل المخاطبين ينفعون بما يقولون ، ويتأثرون به :

- لاختصار محاضراتنا وأحاديثنا عناوين جذابة ومعاصرة ، وذلك من خلال ملامستها لمشكلة يعيشها الناس ، أو من خلال علاقتها بحدث ، يشغل بهم ، أو من خلال كونها تدل الناس على طريق من طرق النجاح . وعلى الواحد منا أن يتتجنب السجع في العنوان ؛ فقد باتت الذائقة الثقافية المعاصرة تمجه ، وقد كان مستجوباً في غابر الأزمان . ولكن يجب أن تكون على حذر من العناوين البراقة والجذابة التي لا ترجم مضمون حديثنا على نحوٍ دقيق ، ولا يتطابق معها . كما أن علينا أن نحذر من العناوين الكبيرة التي تعجز عن القيام بحقها .

- الاستشهاد بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية والأقوال المأثورة مهم جداً لإعطاء المصداقية لما نقوله ، وعامل مهم في دفع الوحشة عن كلامنا ، ولكن لا بد دائماً من التوازن بين الاستشهاد والتحليل ، كما أنه لا بد من الحذر من ليّ أعناق النصوص وسوقها على نحوٍ متعرّض .

- سيكون من المستحسن دائماً أن نزود السامعين بملخص من ورقة أو ورقتين قبل بدء المحاضرة ، نضمّنه محاور المحاضرة والنقاط الأساسية فيها .

- للأرقام والإحصاءات والجدالات سحرها الخاص اليوم ، وعلى مقدار ما نضمن محاضرتنا منها يكون تأثيرها وإنقاذهما ، وتكون إثارتها للسامعين ؛ وكلما كانت الأرقام أكثر حداثة ، كان وقعها في نفوس السامعين أشد .

- الرابط بين الموضوع الذي نتحدث عنه وبين الأحداث الجارية - إذا كان ممكناً - سيكون مفيداً جداً ، ولا سيما إذا فعلنا ذلك في بداية المحاضرة ؛ حيث يشير اهتمام المستمعين أكثر فأكثر .

- استخدام الأسئلة أثناء المحاضرة في محاولة لإشراك الجمهور ، والتجدد في الخطاب ، ولكن لا ينبغي انتظار أجوبة عليها ، وإنما المراد إيجاد نقاط ارتكاز مشتركة أثناء الحديث ؛ مثل قولنا : «كم يا ترى سنوفر على البلاد من مال لو أنها جمِيعاً امتنعنا عن التدخين ؟ ومثل : «كيف ستكون الحال لو أن كل واحد منا التزم

برنامِج قراءة ثلاثة ساعات كل يوم؟

- لا بأس بذكر بعض الجهود التي استغرقها إعداد العمل، كالقول: إن مسوّدات هذه المحاضرة قد بلغت مئة وخمسين صفحة، أو القول: قد عملت في تحضير هذا الموضوع ثلاثة أشهر. وفي المقابل لا بأس بالتحدّث عن خبرات بعض المستمعين والحاضرين بالموضوع، وحاجة المتحدّث إلى بعض ملاحظاتهم حوله.

- إذا استطعت أن يشتمل حديثك على بعض الفكاهة، فافعل؛ لأن ذلك سوف يضفي على اللقاء كله مسحة جميلة ممتعة، ولكن علينا أن نخشى دائمًا الإسراف في ذلك.

- لا تثبت نظرك في الأوراق التي أمامك، وتهمل النظر إلى وجوه القراء، فذاك أكبر مصدر للسأم والملل؛ ولكن انظر إلى الجمهور تارة، وإلى أسفل تارة مطرقاً كأنك تفكّر؛ فذاك يشير في سامييك التساؤل عما ت يريد قوله.

- تنظيم النقاط والفقر وسلسلتها عامل مهمٌ في مساعدة المستمعين على الفهم، فينبغي أن نحرص عليه قدر الإمكان. وقد يكون أحسن أسلوب لذلك، هو أن نقسم كل عنوان من العناوين الرئيسية إلى عدد من النقاط، كأن نقول: وإليك خمس ملاحظات حول سلبيات الأمر الفلاني؟ أو نقول: إن أهم المبادئ التي يمكن استخدامها في إدارة الذات أربعة وهكذا... .

ولكن لنحاول ما استطعنا ألا نضيّم الأرقام، إذ لا يستحسن أن تزيد على خمسة أو ستة؛ فقدرات السامعين على استيعاب التقسيمات الكثيرة محدودة.

- قد يكون اللجوء إلى تكرار بعض الأفكار أو المقاطع مفيداً في لفت انتباه السامعين إلى ما تعدد مهمّاً، وذلك كما لو أننا لو كررنا قول أحدهم: «إذا لم يكن لك روح عصر كانت لك كل شروره».

- ليكن وضعك الذهني والبدني في أحسن حالاته، فنم جيداً قبل المحاضرة، ولا تتناول وجبة دسمة، وحاول تهدئة أعصابك عبر ممارسة شيء من الاسترخاء

قبل الحضور إلى مكان المحاضرة.

- لابد من مراعاة السرعة المناسبة أثناء الكلام؛ والحد الأدنى للسرعة هو (١٢٠) كلمة في الدقيقة. وأكثر المحدثين، يبلغ متوسط سرعتهم في الكلام في حدود (٢٠٠) كلمة. البطء الزائد في الكلام يجعل المستمعين يفقدون التركيز، ويشتت انتباهم. أما السرعة الزائدة، فتجعلهم غير قادرين على المتابعة، واستيعاب ما يسمعونه.

- احفظ مقدمة محاضرتك على نحو جيد، واقرأها مرات عده قبل إلقائها، واضبط الكلمات الصعبة بالشكل، وتأكد في كل الأحوال من أنك قادر على مراعاة القواعد النحوية أثناء الإلقاء.

- تفاعل مع موضوعك، وأظهر ذلك التفاعل من خلال تعبيرات الوجه وحركات الجسم، فحيوية المحاضر ضرورية لجعل اللقاء كله حياً ومثمرأً.

- لاتدع التساؤم يسيطر عليك؛ صور الواقع كما هو، لكن لنزرع الأمل بإمكانية التحسن والخلاص بشكل دائم.

- اختتم محاضرتك بملخص مركّز يشتمل على أهم النقاط التي تناولها. ويمكن أن يكون موضوع (الخاتمة) دعوة توجّهها للمستمعين من أجل إنجاز شيء ما أو الابتعاد عن أمر من الأمور، أو الاهتمام بقضية من القضايا.

- الاستعداد المسبق لما يتوقع المرء من أسئلة يطرحها الجمهور، وعدم التردد في قول: (لا أدرى) عندما يأتي سؤال لا يعرف جوابه.

إن في أمتنا الكثير الكثير من الخير، وإن لدى مجتمعاتنا توثيقاً لعمل شيء ما، لكن الجميع يتظرون أولئك الذين يدلّونهم على ما يفعلونه، وينظمون عليهم تجاه مسؤولياتهم؛ وهذا كلّه من مهمات المثقفين المخلصين؛ من محاضري ناجحين، وخطباء مؤثرين. والله المستعان.

## الإصغاء الجيد:

يولد الإنسان صارخاً، ثم يتعلم الكلام، ويميل الطفل إلى الإكثار من اللغو، ثم يتعلم الإنصات، وهكذا مع نمو ملكاتنا وخبراتنا نتعلم متى نتكلّم، وممتى نسكت، وكيف نتكلّم، وكيف نصغي. حين نجتمع مع شخص، أو نستمع إلى متحدث، فإننا نتلقى العديد من (الرسائل) ذات المحتويات المختلفة؛ والمعلومات التي نحصل عليها من وراء ذلك الاتصال، هي التي تحد من الشك الذي يصاحب تلك الرسائل، أو الذي تسبّبه الضوضاء الموجودة في المحيط الذي يتم فيه الاتصال. يقولون: إن الله - جلّ وعلا - خلق للإنسان لساناً واحداً وأذنين حتى يسمع ضعف ما يتكلّم؛ لكن يبدو أن ما لدينا من فضول، وما نجده في كثرة الكلام من إثبات الذات... يجعلنا نتكلّم أضعاف ما نسمع!

الذين يتعلّمون الكلام المقنع، والذين يتدرّبون على تنميّة الكلام، لا يحصلون عدداً؛ وقلما تجد من يقرأ كتاباً، أو يتتبّع إلى برنامج من أجل تعلم حُسن الإصغاء؛ وربما كان ذلك فرعاً من عدم اهتمامنا بالفهم العميق، وربما كان بسبب أننا نهتم بالتأثير في الآخرين أكثر من اهتمامنا بالتفاعل معهم؛ ولذا فإننا لا نجد حاجة إلى إتقان فن السمع؛ مع أنّ من غير الشائع أن يحصل تأثير في الآخرين من غير تأثر بفردّيتهم وظروفهم ومتطلباتهم.

## ميزات الإصغاء:

- إذا قارنا بين المشكلات التي يجرّها الإسراف في الكلام، وبين المشكلات التي يتعرّض إليها الميالون إلى السمع والإصغاء؛ لوجدنا أنه لا وجه للمقارنة. وحين يكون هناك تعليمات أو اقتراحات أو تحذيرات، فإن المولعين بكثرة الكلام، لا يتبعون شيء من ذلك، على حين أن الميالين إلى الصمت، يدركون كل ذلك على وجه أدق. هذا غير ما يقع فيه الثرثارون من أخطاء ومزالق. ولو أننا تقيدنا بالأدب الإسلامي في هذا لقلّ كلامنا، وكثُر إصغاونا؛ فقد ورد في الحديث الصحيح: «من كان يؤمّن بالله واليوم الآخر، فليقل خيراً، أو ليصمت».

- **حسن الإصغاء** يساعد صاحبه على الفهم العميق للظروف والأوضاع المحيطة؛ حيث يمكن المرأة من فهم الطرق التي يفكر بها الذين حوله، كما يمكن من فهم بيئة العمل، وأفضل الطرق في إنجازه. أضاف إلى هذا أن الإنصات يكسو صاحبها نوعاً من الهيبة، ويجعله يبدو في أعين الناس أكثر حكمة وفهمًا، حيث تكون المحاكمة العقلية لدى المرأة أفضل في حال الصمت.

- إن الإصغاء يلبي حاجة مهمة للإخوان والأصدقاء والزملاء، وهي تطلعهم إلى من يستمع إليهم، ولذا فإن المصغي يدخل السرور عليهم، وينال منهم التقدير.

- من وظائف الإصغاء امتصاص غضب الآخرين؛ حيث إن أول استجابة للافعال تكون عن طريق الأذن، وعندما نصغي لشخص غاضب، فإننا نتعرف على سبب غضبه، فنظهر تعاطفنا معه، ونجعله ينفّس عن غضبه، ويعود إلى هدوئه؛ ولذلك فإن من غير الصواب أن نجادل شخصاً غاضباً دون أن نعرف سبب غضبه، وبعد ذلك نبدى التعاطف معه، ثم نحاول إطفاء غضبه.

#### تحسين الإصغاء:

كل شيء مهما كانت وضعيته، يظل قابلاً لنوع من الارتفاع والتحسين؛ والخبرات المتراكمة لدى البشرية علمتها كيف تتجاوز الأخطاء، وتستفيد من الفرص.

مسألة استثمار السمع ليعطي أفضل مردود شغلت منذ أمد بعيد الكثير من التربويين والمهتمين بالاتصال الإنساني. وبإمكاننا أن نضع هنا بعض النقاط التي تجعل السمع لدينا أعظم فائدة؛ وذلك على النحو الآتي :

- أول خطوة على طريق تحسين الإصغاء، هي أن نحاول السمع بنية الفهم لما يقال. ومع أن بإمكان كل واحد أن يدعى ذلك، إلا أن الصحيح أن الذين يولون القدر الكافي من الاهتمام والتركيز لما يسمعونه يظلون قلة. وكثير من الذين يظهر لنا أنهم مصغون فعلاً، إما أن يكونوا غير شاعرين بأهمية ما يسمعونه لهم، وإما أن يكونوا في حالة تهيؤ للرد على ما يسمعونه، أو يكونوا في

حالة شرود، وفي جميع هذه الأحوال فإنهم يحرمون من الفهم العميق لما يقال.

- ليست الأذن أداة سمع، وإنما هي أدوات توصيل فحسب؛ حيث إن عمليات السمع تتم في الدماغ، وهناك يتم تحليل ما يُسمع، وتحديد رد الفعل الملائم عليه؛ ولذا فإن للمرء أن يسمع، ويفهم، ويتمكنه أن يسمع، ولا يفهم، حيث تتدخل في عمليات الفهم العميق أمور كثيرة جداً. وقد نهى الله -جل وعلا- المؤمنين عن بعض أحوال الكافرين والمنافقين في مسألة السمع في آيات عدّة، منها قوله: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَاتُلُوا سَمِعَتَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ﴾ [الأنفال: ٢١]، إذ في معتقداتهم وعقولهم ما يمنعهم من السمع الحقيقي المثير الذي يضيف إلى المعرفة، ويعير السلوك. حين نستمع إلى شخص يتحدث، فإننا نحاول الفهم، من منظور عاداتنا النفسية والفكرية، ومن خلال إطارنا المرجعي، وأحياناً من خلال مصالحنا.

ومع أن التخلص من ذلك على نحو كامل غير ممكن في معظم الأحيان، إلا أن علينا أن نجاهد أنفسنا لنفهم ما نصغي إليه من خلال الدخول إلى العالم الشخصي للمتكلم، فنرى إطار القضية التي يتحدث عنها من خلال نمطه الخاص في التفكير، ومن خلال رؤيته ومعلوماته ومشاعره . . .

هذا الدخول إلى العالم الشخصي للمتحدث، يحتاج منا إلىوعي مضاعف؛ فالكلمات والترابيك والجمل التي ينطق بها، ليست ذات مدلولات معجمية صارمة، كما أنها لا تستخدم وفق عُرف اجتماعي محدد؛ فهناك شبكة معقدة من العوامل التي تحكم في إعطاء الكلام معانيه النهاية، من نحو الخلفية الثقافية والخبرة العامة، ومدى إلمام المتكلم بما يتحدث عنه والتاريخ العائلي له، ونوعية علاقته الشخصية بذلك، ومصلحته في الانطباعات التي يود أن يتركها . . .

وعلى سبيل المثال فإن المتحدث إذا كان يتناول حكاية خلافه مع خصم له، أو قصة انشقاقه عن حزبه، أو أسباب اتهامه بارتكاب جريمة، فإن علينا أن

ن torque سماع الكثير من الزيف والكثير من المبالغة، وأن نلمس إخفاء الكثير من الحقائق التي تعكر صفو النتائج التي يرغب في الوصول إليها.

هناك أشخاص تعودوا في أسلوب تحدثهم أن يستخدموا ألفاظاً من نحو (عظيم جداً) و(كثير جداً) و(قريب جداً)... علينا آنذاك أن نعرف كيف نحذف (جداً) هذه من مدلولات خطاب الواحد منهم، ونفهم ما يصفه على أنه عظيم وكثير.. من وجهة نظره هو.

وهناك أشخاص يغلب عليهم التشاؤم أو النظرة المثالية، فيستخدمون الألفاظ التي تصور نزعتهم تلك، وعلينا أن نعرف أيضاً كيف نحيد محصلات تلك الألفاظ، وننزلها عن سياق المدلول العام لكلامهم. إذا فعلنا ذلك ونحوه أمكننا أن نتجاوز المعنى المباشر لما يقول إلى معنى المعنى، وأمكننا بذلك أن نحصل على فهم أكثر عمقاً وأكثر توازناً.

- علينا أن نستمع إلى المتحدث بصدر رحب مهما كان الكلام الذي يقوله مزعجاً أو غير منطقي أو غير دقيق؛ فهو يمثل وجهة نظر شخص، رضينا بتجسم مشاكل الحضور من أجل سماعه. وانفعالينا الحاد سوف يحرمنا من استيعاب ما يقول، وسيضعننا في بداية الطريق إلى رد فعل غير سوي عليه، حيث نفهم آنذاك فهماً مشوشاً، ونحمل كلامه ما لا يحتمل، ونتيجة كل ذلك موقف غير دقيق ولا متزن.

- حتى تنجح عملية الإصغاء فإننا بحاجة إلى أن نكون في وضع بدني مريح؛ المقعد ينبغي أن يكون ملائماً، والمسافة التي بيننا وبين المتحدث أيضاً ملائمة؛ ويستحسن الجلوس في المقدمة، كما ينبغي أن نكون في مكان يتبع لنا رؤية جيدة للمتحدث؛ إذ إن معظم مفردات الرسالة - كما ذكرنا - سترد إلينا من تعابير الوجه وحركات الجسم. وبينما لا يكون المرء أيضاً جائعاً أو عطشان أو حلقاً حتى يستطيع الاستمرار في الاستماع والمتابعة بتركيز جيد.

- الإصغاء الجيد يقتضي لا نقطاع المتحدث قبل إتمام قوله؛ فإذا كان كلامه منفراً إلى حد لا يطاق، فإن بإمكان المرء أن ينسحب من المكان، أو يشغل

ذهنه بشيء يصرفه عن السماع . ومن حق المحدث علينا كذلك ألا نصدر أي حكم على كلامه حتى ينهيه؛ ويوسفني القول: إن مجالستنا مشحونة دائمًا بالمقاطعات، ومشحونة بالأحكام المستعجلة! وسيكون من الحكمة أن نسأل عن بعض النقاط الملتبسة قبل أن نعلن الحرب على المتكلم ! .

- المهم مما يقال دائمًا هو جوهره، وهذا ي ملي علينا أمرين :

**الأول :** هو ألا يصرف انتباها عن مضمون الحديث الطريقة أو الأسلوب الذي يستخدمه المحاضر؛ فقد يكون استخدامه للغة سيئاً، كأن يكون غير متقن لقواعدها، وقد يكون لا يحسن النطق بالشواهد القرآنية أو الشعرية . . . وكثيراً ما يشغلنا هذا ونحوه عن الاهتمام بجوهر ما يقال .

**الثاني :** أنه من خلال المدخلات والتعليقات والأسئلة التي تتم بعد المحاضرات والندوات، كثيراً ما يتم الانحراف عن صلب الحديث، والصيغة إلى مناقشة قضايا هامشية وجانبية، مما ينسى الحاضرين الكثير مما اشتمل عليه الموضوع الذي اجتمعوا من أجله . وهذا يوجب علينا مرة أخرى محاولة العودة دائمًا إلى القضية الأساسية التي اجتمعنا للسماع عنها .

- حين يكون الحديث مركزاً وكثير التشعيّبات والتقييمات، أو يكون طويلاً؛ فإن استيعابنا له سيكون جزئياً ومحدوداً، ولذا فلا بد من أن يكون في يد الواحد منا قلم وورقة من أجل تدوين بعض الملاحظات وبعض الأفكار الأساسية الواردة؛ ولكن ينبغي الحذر من الاسترسال في الكتابة بحيث يedo المحدث وكأنه يخاطب نفسه؛ فالتوجيه الإسلامي في هذا المجال ينطوي على أن نرمي المحدث بأبصارنا حيث يتم تنظيم التفاعل الداخلي بيننا، وحيث يشعر المحدث بأننا نشاركه في عمله .

إن ما يمكن قوله في قضية الإصغاء والاستماع كثير، وستتمكن من أن تكون مستمعين جيدين إذا توفر لدينا ما يكفي من الاهتمام والوعي .

\* \* \*



## الفصل الثالث

### مبادئ ومفاهيم في العلاقات الاجتماعية

ذكرنا فيما مضى أن العلاقات الاجتماعية والأسرية، تعد من أهم مصادر سعادة الإنسان، وأهم مصدر لتربيته وإنضاجه ، ولذا فإنها تستحق منا كل العناية والاهتمام. المبادئ والأعراف والتقاليد والبني الثقافية المختلفة والمصالح والأهواء والخلفيات التاريخية . . . كل ذلك يمد العلاقات الاجتماعية بالأطر التي تتفاعل فيها ، والأسس والنظم التي تحكم تفاعلاتها وتغيراتها .

وبيما أننا نعيش في عالم يتغير فيه كل شيء بسرعة كبيرة ، فإننا نتوقع أن يتغير الكثير من المفاهيم التي تخليع المعاني على تصرفاتنا الاجتماعية ، وهذا يلزمنا بالمزيد من العمق في فهم مسيرتنا الاجتماعية ، والمزيد من الحذر والاهتمام في رعايتها ، وجعلها تنشد باستمرار نحو المبادئ والأسس الإسلامية التي هي سر صلاح شؤوننا كلها ، وكنا قد ذكرنا في الحديث عن سمات اللبنة الصالحة ، والحديث عن الاتصال الإنساني الكثير من المبادئ والأفكار التي نعتقد أن مراعاتها ستعود على علاقتنا بالديمومة والارتقاء ؛ وسنذكر هنا - بحول الله - أيضاً مازيد هذه المسألة وضوحاً ونضجاً ، وذلك من خلال المفردات التالية :

#### ١- التوازن بين التعقل والانفعال :

العقل والعاطفة عنصران جوهريان من عناصر الشخصية الفردية والجماعية ؛ ومع أن كل واحد منهم يعمل على محور مغایر للمحور الآخر ، إلا أن بينهما من التداخل والتقاطع الكثير ؛ مما يجعلهما عنصري توازن واتزان واستقرار في حياتنا الخاصة وال العامة .

مهما كانت علاقتنا بطرف ما (عقلانية) ومصلحية ومقنّة، فإننا لا نستطيع أن نعزلها عن تأثير العواطف والانفعالات . ومهما كانت علاقتنا بطرف ما عاطفية وشفافة ومجردة، فإن استمرارها، سيظل مرتبطةً بمعطيات عقلية وأحياناً مصلحية .

إن الارتباط الشديد بين النسيج العقلي والنسيج العاطفي، سيجعل أي محاولة للفصل بينهما تبوء بالإخفاق التام . ولعلنا نلمس هذه المسألة في الحروف الصغيرة التالية :

أ - حين أقيمت علاقة أسرية أو علاقة زمالة اختيارية، ويطغى عليها الجانب العاطفي؛ فإن المتوقع لتلك العلاقة أن تتسم باسمة التذبذب والمد والجزر، ما دمنا قد أخذناها لشيء سنته الجوهرية كذلك . العلاقة التي تقوم على الحب والإعجاب الشديد والحماسة الزائدة، قد تحمل الإنسان على أن يضحي بتضحيات كثيرة في سبيل من يحبه؛ وقد تحمله على المبالغة والكذب، ومخالفة النظم والقوانين من أجله، وقد تحمله على أن يهمل علاقاته الاجتماعية الأخرى . . . . وربما يفاجأ في النهاية أن من فعل كل ذلك من أجله، لا يستحق كل ذلك، حيث إنه يتوقع المقابلة بالمثل ، فإذا لم يحصل عليه، فإنه قد ينفض يده من تلك العلاقة، ويقلصها إلى الحد الأدنى ، ثم يلغيها . وهذه الحالة شائعة جداً في مجتمعاتنا العربية ذات العاطفة المواربة .

ب - في المقابل فإن العلاقات التي تقوم على أساس التعاقد والحقوق والواجبات ، والقيام بخطوة أمام كل خطوة ، ولفتة إزاء لفتة ، تظل علاقات سطحية وباردة ، وفي أحيان كثيرة مؤقتة . إن ضعف العاطفة في العلاقات الأسرية والاجتماعية ، لا يسمح بالاندماج الذهني والشعوري بين أصحاب تلك العلاقات ، كما لا يسمح بملامسة آفاق الخبرة الإنسانية ذات الأهمية لكل طرف من أطرافها؛ وهذا يجعل ما نتوقعه من وراء تلك العلاقات من أمن ودعم وإحساس بالتألق ، ضعيفاً جداً ، وبذلك تفقد أهم معانيها .

ولا نستبعد بعد هذا أن تؤثر (العلاقات البدارة) في نوعية أحکامنا العقلية ،

فنكون غير موضوعين، أو نخضع للهوى، أو المصلحة على النحو الذي يحدث عندما تطغى العاطفة؛ وذلك لأن شبكة العلاقات الواسعة، تفرض أحکاماً وموافق متضاربة، وقد الازان بين العقل والعاطفة، يجعلنا نرّجح في استجاباتنا لها من غير مرجع، ومن غير وجه حق، ولذا فلا بد من الاعتدال على نحو دائم، وقد ورد في الحديث الشريف: «أحبب حبيبك هوناً ما عسى أن يكون بغيضك يوماً ما. وأبغض بغيضك هوناً ما عسى أن يكون حبيبك يوماً ما».

جـ- ليس من السهل إقامة التوازن بين العقل والعاطفة، ولكن يمكن في كل الأحوال إحراز شيء من التقدم في ذلك؛ وما يساعد في هذا الشأن أن نعي درجة عاطفتنا في العلاقة التي نقيمها مع زيد من الناس؛ هل هي قوية أو ضعيفة، وهل تمثل لنا هاجساً مستمراً، وهل تحملنا في بعض الأحيان على تقديم تصريحات كبيرة، أو تدفعنا إلى تجاوز الحق والمملاة على الباطل.. إذا كان الأمر كذلك، فهذا يعني أن الجرعة العاطفية في تلك العلاقة، قد تجاوزت الحد الطبيعي للبناء، ويجب أن نعيدها إلى نصابها الصحيح. وما يساعد على التوازن كذلك أن ننظر إلى درجة عاطفة الطرف الآخر في تلك العلاقة، وأن ننظر إلى ما هو سائد من علاقات في المجتمع، فالمقارنة تساعده في كثير من الأحيان على الموازنة.

مجاهدة النفس عنصر أساسي في إقامة التوازن، فإذا كان المنطق والواجب يفرضان زيارة فلان من الناس أو مواساته أو الحدب عليه، وكانت رغبتنا ضد ذلك، فإن علينا أن نجاهد أنفسنا، ونتجاوز عواطفنا، لنجذب إلى صوت العقل. وفي المقابل فإن للمجاهدة دورها في إيقاف العواطف والانفعالات التي تسود علاقة ما عند حدود معينة.

الأعمال الروحية وال العلاقات العاطفية، تميل بطبيعتها إلى التطرف، وهذا التطرف يجعلها في حالة دائمة من التقلب، وكبح تطرفها يجعلها أكثر عقلانية، وذلك من خلال مراعاة ما تمر به الطبيعة البشرية من نشاط وفتر، وإقبال وإدبار. التوازن يكون بإقبالنا في حال إدبار الطرف الآخر وترثينا في حال إقباله

الشديد، وعليه هو أيضاً أن يفعل مثل ذلك.

## ٢- رعاية العلاقة الخاصة:

يبني الناس في مسيرة الحياة علاقات كثيرة ومتعددة على دوائر ومستويات عدّة؛ فمن خلال المشي في الطريق - مثلاً - نبني علاقات عابرة وواسعة جداً؛ ولذلك العلاقات رعاية عابرة أيضاً، وهي تتجسد فيما يسمى (آداب الطريق)، وهناك علاقة أضيق نطاقاً وأعمق من هذه، وهي رابطة الإخوة الإيمانية ﴿إنما المؤمنون إخوة﴾ [الحجرات: ١٠]. ولهذه العلاقة التي تنشأ تلقائياً من الدخول في دين الله - تعالى - حقوق وآداب معروفة.

وفي إطار الأخوة الإيمانية تنشأ علاقات قهريّة مثل علاقـة القرابة والرحم، وينشـئ الوـاحـد مـنـا عـلـاقـات اختيارـية خـاصـة، وـهـيـ ما يـسـمـىـ بـ(الـصـدـاقـةـ)، وـهـيـ ما نـرـيدـ التـحـدـثـ عـنـهـ هـنـا عـبـرـ المـفـرـدـاتـ التـالـيـةـ:

أ- إن حاجة الواحد منا إلى آخر تقييم معه علاقة خاصة ومت米زة، حاجة ماسة، ففي ذواتنا ثغرات كبيرة، لا تسد إلا عن طريق هذا الأخ الصديق الذي نأنس به، ونطمئن إليه، ونرى فيه الإنسان الموافق في الرخاء، المؤازر في الشدة، والذي نشعر بثمرات صحبته دون أن يثقلنا ببعاتها. هذا الصنف من الإخوان لا يظفر المرء في العادة بعدد كبير منه، وإذا تهيأ لأحدنا أربعة أو خمسة منه فهو محظوظ.

وقد روي عن الإمام الشافعي قوله: «ضياع العالم أن يكون بغير إخوان»،  
وقال القاسم بن محمد: «قد جعل الله في الصديق البار المقرب عوضاً عن ذي  
الرحم العاق المدبر».

الذين يفقدون معنى الصداقة الحميمة في حياتهم، يتعرضون لأعظم  
الصعاب في حياتهم، ومنهم أنفسهم يواجه الآخرون الكثير من المفاسد  
والشرور ! .

بـ - أشواق الإنسان إلى أن يكون له أخ حميم أشواق فطرية أصلية؛ وأعتقد أننا نملك القدرة على الحصول على ذلك، لكن لابد من بذل الجهد والتضحية؛ إذ لا بد من الدفع في مقابل الأخذ. إذا شعر المرء أنه ليس لديه صداقات حميمة، أو أن علاقاته الأسرية، أو صلاته بأرحامه، ليست بتلك التي تشع بطبعاته، وتشعره بالأمان، فإن عليه أن يبحث في أسباب ذلك.

ومع أنه ليس من السهل الإحاطة بها، إلا أنها يمكن أن تكون متفقين على العديد منها؛ على سبيل المثال فإن حدة المزاج، وتعكره من أجل أشياء لا تعد مثيرة في العرف العام أو لدى ذوي المزاج المعتمد، مما يحول دون تألف الناس، ومما يدعو الكثيرين إلى الابتعاد.

التفتيش عن أخطاء الآخرين ومتابعتها، والإسراف في نقدهم، وإظهار البرَّ من أوضاعهم، مما ينفر الناس، ويشتت الأصدقاء.

كثرة الترشة والإفاضة في الكلام، مما يجر غالباً إلى إفشاء الأسرار، وإلى (النميمة)، فتندما يخلو وفاض الشثار من الأخبار، لا يجد ما يخوض فيه إلا سير الناس ومشكلاتهم. وهذه الحالة سببها غالباً رقة في الدين، وقصور في الثقافة والتعليم، وإحساس بالنقص، فيسعى النائم إلى احتلال مركز الدائرة عن طريق النميمة، حيث لا شيء آخر لديه. وقد قالوا: «من نم لك نم عليك»، ومهما حاول النمام التستر، فإن أمره في النهاية إلى انفلاط، فيسقط من عيون الناس، ويختسر جلَّ أصدقائه.

الأنانية والتطرف في حب الذات، من الأسباب الأساسية للإنفاق في تكوين صداقات جيدة. الأناني ليس لديه ما يقوله سوى الإشارة بماله صلة به؛ وليس لديه ما يهتم به سوى ما يعود عليه بالنفع الخاص، وحين يجد فرصة ما، فإنه ينسى من يمكن أن يشاركه فيها من أصدقائه. جوهر الأنانية مضاد تماماً لجوهر الصداقة الحميمة التي تقوم على المشاركة والاعتماد المتبادل. والأنانية حالة مستمرة من العمى عن كل شيء إلا النفس والمصالح الخاصة.

لا ننسى هنا بالإضافة إلى كل ما سبق أن بعض الناس يميل بطبيعته إلى الانطواء والعزلة، ولهذا الصنف من الناس علامات عديدة منها: ميله إلى الهوايات الذهنية والتعبير عن النفس بالقلم لا باللسان، والحساسية المرهفة والمزاج المتقلب، وسرعة الارتباك والخجل والدقة والنظام والشغف بالتفاصيل، وفضيله للأعمال التي لا تتصل بالناس، والتردد والإحجام . . .

إن كل ما ذكرناه ممكّن العلاج ، ولكن لا بد من العزم والصبر والتضحية .

جـ- نحن لا نؤكّد على فكرة اكتساب المزيد من الأصدقاء من أجل إشباع بعض الرغبات، أو العثور على نصير في وقت الشدة فحسب؛ فهناك أهداف أخرى أكثر نبلًا وأعظم فائدة، من نحو التعاون على البر والتقوى، ومن نحو التكافل والتباذل، ونحو المناصحة والتقويم، والتقدم على طرق الخير والصلاح . . . وانطلاقاً من هذا، فإن العثور على من يكون ملائماً لصداقة حميمة وخاصة، ليس بالأمر السهل دائمًا. وقد ورد في الحديث الشريف: «الناس كإبل مئة لا تكاد تجد فيها راحلة». ولا بد من التدقّيق فيمن يصلح للأخوة والصداقة حيث إنَّ تأثير الصديق الحميم في سلوك صديقه كبير؛ وربما استطاع أن يعيد صياغة الكثير من أفكاره وأخلاقه ومشاعره؛ وقد ورد في الحديث: «المرء على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالف».

ولذا فلا بد من توفر بعض الصفات الأساسية فيمن اختاره لعلاقة خاصة .  
ويأتي على رأس تلك الصفات الاستقامة والالتزام؛ فهما الأرضية العريضة  
والصلبة التي تتشكل عليها كل السمات الأخرى المطلوبة . أضف إلى هذا توفر  
درجة مقبولة من التفتح والجدية والحرص على الوقت والإثمار وبذل المعروف  
والشفافية والتعاون والصراحة، وعدم سيطرة التزعة المادية عليه . . . وكل هذه  
السمات ذات درجات متعددة في الناس . وربما كانا في بعض الأحيان مثاليين أكثر  
من الطبيعي، حيث نطلب من غيرنا ما ليس فينا . وهذا من أسرار الشكوى  
التاريخية من انعدام وجود (الخل الوفتى) !

د - إذا وجد المرء الأخ الذي يبحث عنه، فليحسن عشرته، ولليقم بحقوق أخيه، وله أن يعلم أن العلاقات الحميمة، يمكن أن تتحول إلى علاقات شكلية أو رسمية، إذا لم يتتوفر لها الرعاية الكافية والتحفيز المستمر. ولا ينبغي أن يتراهل في ذلك، فيخسر علاقات بناها خلال فترات طويلة، وقد يكون من الصعب بعد ذلك استعادتها أو تعويضها.

تمسك إن ظفرت بذيل حرّ  
فإن الحرّ في الدنيا قليل  
هذه العلاقة الخاصة تحتاج إلى رعاية شاملة ومشتركة ومتكافئة نوعاً ما .  
ومن أشكال تلك الرعاية ما يلي :

- المساعدة المالية، فإذا وجد الصديق صديقه في أزمة، فإن عليه أن يمد له يد العون قبل أن يشكو إليه حاله، ويسأله؛ وقد ضرب الصحابة الكرام المثل الأعلى في هذا الشأن، حيث تجاوز العديد منهم منزلة المساعدة إلى مرتبة الإيثار على نحو ما وصفهم الله - تعالى - به في قوله: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَا كَانَ بِهِمْ حَسَابٌ﴾ [الحشر: ٩]. وكان بعض السلف يحدّر من صحبة من لا يتعرف على صديقه إلا في أوقات الرخاء، ويسميه بصديق العافية.

- تقديم الخدمة والإعانة بالنفس والجاه، من مواجب الأخوة وحقوق الصداقة، وكان أحد الصالحين يقول: «إذا استقضيت أخاك حاجة، فلم يقضها، فذكره ثانية، فلعله يكون قد نسي، فإن لم يقضها، فكثير عليه، واقرأ هذه الآية: ﴿وَالْمَوْقَتَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ﴾ [الأనعام : ٣٦].

- يتوقع الصديق من صديقه أن يفرح لفرحه، ويحزن لحزنه، كما يتوقع منه الحرص على مصالحه وحفظ أسراره؛ وإن الوفاء بتلك التوقعات، مما يساعد على استمرار الأخوة والصداقة ونحوها. إذا سمعنا ثناءً على أحد أصدقائنا، فمن المستحب أن نقله إليه. وإذا احتاج الأمر إلى مناصحة، وإبداء ملاحظة حول أمر يتعلق به، فعلينا ألا نبخل بذلك، بل إن هذا قد يكون مما يوجه عقد الإيمان والالتزام. والتماس العذر له أيضاً مما يتضرره؛ وقد قال ابن المبارك: «المؤمن

يطلب المعاذير والمنافق يطلب العثرات».

وحسن الظن بالأخ مطلوب أيضاً، علينا أن نحمل أفعاله وتصرفاته ومواقفه على الوجه الحسن ما كان ذلك ممكناً. شكر الصديق على صنيعه، وإبداء السرور لمعاونته، مما يطلبه الإسلام من المسلم: «من لم يشكر الناس لم يشكر الله».

- العفو عن الزلات والصفح عن الها هوات، خلق أساسى وركن ركين في رعاية الصداقة. وإذا طلب الواحد منا الكمال في إخوانه، فلن يجد يوماً ما حوله منهم أحداً.

ولست بمستيق أخا لا تلمه على شئت أي الرجال المهدب  
فلا بد من المفاتحة في بعض الأحيان، وغض الطرف والتغافل في أحيان  
كثيرة. كما أنها نلاحظ على إخواننا بعض الأمور، فإنهم يلاحظون علينا مثلها  
أو أكثر.

- الوفاء والإخلاص والثبات على الموعد، وإكرام من يلوذ بالصديق من  
أهل وأقرباء وأصدقاء.. أمور توطد الأخوة، وتبعث فيها روح التجديد  
والجاذبية، وقد ورد في الحديث أنه - ﷺ - أكرم عجوزاً دخلت عليه، فقيل له في  
ذلك، فقال: «إنها كانت تأتينا أيام خديجة، وإن كرم العهد من الإيمان». ومن  
جملة الوفاء مواصلته ولو تباعدت الدار، والتواضع له، وإن تباينت المنزلة  
الاجتماعية، فالترفع على الإخوان بسبب ما يتجدد من الأحوال دليل على رداءة  
الطبع.

إن الكرام إذا ما أيسروا ذكروا من كان يالفهم في الموطن الخشن

- لا تتم الأخوة، ولا تكتمل الصداقة من غير ترك الكثير من التكلف والكثير  
من الرسميات التي تنشأ بين الناس؛ وكان أحد الخلفاء يقول: «ما من لذة من  
لذات الدنيا إلا ذقتها سوى لذة واحدة. قيل: وما هي؟ قال: أخ أطرح مما بيني

وبينه مؤونة التكليف». وقال الفضيل: «إنما تقاطع الناس بالتكلف، يزرو أحدهم أخاه، فيتكلف له، فيقطعه ذلك عنه». ومع هذا فإن الخلطة الزائدة، قد تفسر في بعض الأحيان على أنها اقتحام للخصوصيات، ولذا فلا بد من الحذر.

حين نعرف أن وجود الصديق الحميم في حياتنا، يعد مورداً مهماً لاستكمال سعادتنا وطمأننا ونضجنا، فإننا سوف نبحث عنه، ونحرص عليه، ونرعى آخرته.

### ٣- العلاقات الشفيفية:

نحن في حاجة مستمرة إلى أن نضفي على علاقاتنا مسحة من التأنق والشفافية واللمسات الحانية؛ فذاك وجه من وجوه السمو الإنساني، ووجه من وجوه كبح (الوحش) الكامن في داخلنا. وهو أيضاً ضروري لتسهيل الحياة، وجعلها أكثر دفئاً ونمواً. وكل ما سنذكره مما يساعد على تحقيق ذلك ينبغي أن يظل مؤطراً بآباء أبطارين عظيمين: المشروعية والاعتدال.

إن فقد وسائل الشفافية في العلاقات لإطار المشرعية، يجعلها عامل تناقض وهدم في حياتنا بدل أن تكون عامل بناء وتقدير. وإن فقدتها لإطار الاعتدال يجعلها تقع في حيز التطرف الذي يفضي في النهاية إلى ضد ما أوجدت من أجله؛ فالفضيلة خلق وسلوك يقع بين رذيلتين. الذي يمنع علاقاتنا الشفافية أمور كثيرة ومتداخلة، وربما ذكرنا بعضها تحت عنوانين أخرى، ولكن سنجملها هنا لمالها من أهمية خاصة في هذا، ومنها:

- التجهم في وجوه الناس، لا يحل أي مشكلة، ولا يعطي صاحبه وزناً إضافياً؛ ولذا فلنحاول دائماً أن (نبسم). كل واحد منا قادر على أن يعبس في وجوه الآخرين، لكن القادرین على الابتسام في معظم الأحيان، هم الصفة. وفي الحديث الشريف: «تبسمك في وجه أخيك صدقة».

- إذا تجادلنا وتناظرنا حول موضوع ما فسوف نُبلُّور أفكاراً، وربما غيرنا بعض القناعات، وربما أثبتنا أننا نتمتع بدرجة عالية من الفهم والاطلاع...

ولكن ربما خسرنا علاقتنا بأخ آذيناه في نقاشنا، ولذا فلا بد من موازنة دقiqueة بين ثمرات ذلك والأضرار المترتبة عليه؛ ول يكن الشعار في هذا: «تناقش ونقده ولكن في ظل علاقة حميمة».

- إذا أخطأ الواحد منا، ففي الغالب أنه يتمكن من الدفاع عن خطئه، ومعظم الناس يفعلون ذلك، لكن إذا أردنا الارتقاء بعلاقاتنا وإثبات أننا أعلى من المستوى المأثور، فإن علينا أن نسرع إلى الاعتذار والاعتراف بالخطأ والتقصير. علينا أن نذكر دائمًا أن المهم هو صورتنا أمام أنفسنا؛ ﴿بِلَّا إِلَيْنَا عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ﴾ ﴿وَلَوْ أَلْقَنَ مَعَادِرِيُّ﴾ [القيامة: ١٤ - ١٥].

لنسمح لإخواننا ومجالسيينا أن يظهروا تميزهم وموهبتهم، ولنعطيهم الفرصة لذلك. يقول أحد الحكماء: «إذا أردت أن توجِّد لك مزيدًا من الأعداء، فتميّز على أصدقائك، أما إذا شئت أن تكسب الأصدقاء، فدعهم يتميّزوا عليك».

- إذا أردنا لأفكارنا أن تنتشر، فعلينا أن نترك الآخرين يشعرون بأنها أفكارهم، وذلك يتم من خلال تقديمها مقترنات أو رؤوس أفلام، ونترك لغيرنا أن يفصل فيها، أو يدلل عليها.

- مهما اختلفنا في رؤية الأشياء، فإن هناك هامشًا ثقافيًّا مشتركًا، فلنحاول دائمًا توسيعة ذلك الهامش وإثراءه، فذاك أفضل سبيل لبناء حياة عامة آمنة ومنتجة. مما يساعد على ذلك أن نحاول فهم الأمور من وجهات نظر جديدة، وعلى نحو أخص من وجهة نظر من نزاره ونخاصمه.

- حين نحاول إصلاح بعض الأمور، فعلينا ألا نصدر الأوامر الصريحة، ولكن نقدم اقتراحات، حيث لا أحد يرتاح لسماع الأوامر والزواجر.

- في كثير من الأحيان نسبب الإحراج لغيرنا دون أن نشعر، فيحس الآخرون بأنهم في سجن، ولذا فلا بد من أن نحرص على تسهيل الانسحاب لمن نحادده، ونتيح له فرصة لحفظ ماء الوجه. إن علينا أن ننبه على الخطأ، ولكن نذكر أيضًا أن إصلاحه سهل وميسور، وأنه خطأ غير مقصود.

- لنستخرج النبل الذي في نفوس الآخرين من خلال تقدير جهودهم، والثناء على أعمالهم وموافقتهم الجيدة، ولنذكر أن ذلك من سبل دعم الخير، وعامل من عوامل استمراره.

#### ٤ - العلاقات الأسرية:

إن معظم ما ذكرناه، وما سنذكره في العلاقات الاجتماعية، يصح قوله في (الحياة الأسرية) والتي تمثل الطبقة الأعمق في علاقاتنا الخاصة، ولكن أحيبنا أن نخصها بعض الملاحظات لمالها من أهمية خاصة. وما سأذكره هنا موجّه للعلاقة بين الزوجين على نحو خاص، حيث إنها تمثل محور الحياة الأسرية. ولعلنا نشير هنا إلى النقاط التالية:

أ - علينا أن ندرك أن مضي الحياة الزوجية على إيقاع واحد، يولد السأم والملل، حيث صورة الحركة اليومية تتكرر باستمرار، لتفقد الحياة كثيراً من معاناتها. مع مرور الزمن يحصل لدى الزوج والزوجة نوع من التشبع؛ فكل منهما قد عرف الآخر معرفة كاملة - كما يظهر - ووصل إلى قناعة بعدم جدوى النقاش أو النصيحة، فيصبح التصلب هو سيد الموقف، ولم يعد ثمة من مخرج سوى التكيف والصبر . . .

الوصول إلى هذه الحالة شائع جداً في كثير من البيوت، وليس له من دواء سوى أن يثبت كل طرف إلى الطرف الآخر أن إمكانات التجديد والتغيير، ما زالت موجودة. ويتجسد هذا في مواجهة كل طرف للآخر بتغيير رأيه وموافقته حيال بعض المسائل أو الأشخاص أو العادات. وإذا جربنا هذا وأشعناه في حياتنا، فسوف نشعر وكأننا نولد من جديد، وستلوح في الأفق طيوف عيش مختلف. التنازل الذي نتلقاً به من قبل شريكنا، هو ينبوع الأمل بإمكانات مفتوحة، لا حدود لها، وعلينا أن نفجّر ذلك اليابس كلما أمكننا ذلك.

ب - إن كثيراً من النساء يتضائقن من بعض تصرفات أبنائهن أو جاراتهن . . . وهذا الضيق ينعكس على علاقتهن بأزواجهن. كما أن كثيراً من

الرجال يتضايقون من سوء ظروف العمل، أو من العلاقات خارج المنزل، ولا يجدون متنفساً مما يتضايقهم سوى الزوجة والأولاد . . .

وهكذا فالمكان الذي يأمل فيه الإنسان أن يكون واحة للأمن والراحة، والاستعداد للعمل الشاق في يوم جديد، يصبح مكاناً لتصريف الهموم! وقد اصطلح الناس على تسمية ذلك بـ(النكد) حيث تُضخم الأشياء الصغيرة، وتُستغل الهنات لإحداث تشويش كبير في الحياة الزوجية، وحيث الحكم على ما يقبل التأجيل بوجوب الإنجاز الفوري، وطلب تأجيل ما لا يقبل التأجيل في الواقع . . .

هذه الوضعية تحتاج في أول ما تحتاجه إلى (القلب الكبير) والحسن المرهف حتى لا تختلط علينا الأمور، ونحل مشكلات، نحن صنعناها على حساب طرف ليس له فيها أي يد. ولا بد مع هذا من التدرب على ترك مشكلات العمل في العمل، ومشكلات البيت في البيت، والتدرب على أن يكون للواحد منا عقلان وقلبان، يجعل أحدهما لحياة العمل والأسوق والعلاقات الخارجية، ويفرّغ الآخر لحياته الأسرية التي، هي المحور الأساسي في عيشه وهنائه .

جد- لكل واحد من الزوجين اهتماماته وطباعه، كما أن له موروثات تربوية وجينية خاصة، وكل هذا من عوامل التباين. والذي كثيراً ما نغفل عنه هو أن جوهر العلاقة بين الزوجين، لا يقوم على (التشابه)، وإنما على (التخالف) العضوي والنفسي والعقلي، ولا بد منأخذ ذلك بعين الاعتبار. لكن هذا التخالف هو سر الحياة المنجمبة النامية، ولا بد من أن يحدث عنه بعض العقابيل الجانبيّة، والتي يمكن تحجيم آثارها من خلال إبداء كل من الزوجين لاعجابه بذوق الآخر واهتماماته، وبهمومه كذلك.

إن إطراء أكلة صنعتها الزوجة، أو الثناء على إعادة ترتيب أثاث البيت، لا يكلف شيئاً، لكن الزوجة تعدد مكافأة مجانية للجهد المضني الذي بذلته في ذلك؛ وعلى المرأة أن تفعل نحو ذلك حيال إنجازات زوجها وأعماله .

د- التفاصيل الصغيرة في الحياة الزوجية، ليست صغيرة، فإهمال الزوجة للنطق بـ(مع السلام) أو (صباح الخير) أو السؤال عن سبب ازعاج زوجها.. وما شابه ذلك، يفسّر لدى الزوج تفسيراً سيئاً، ويحمل دلالات أكبر مما يتحملها. وعدم سؤال الزوج لزوجته عن سبب نومها المبكر، أو عن سبب قلقها حيال موضوع ما، أو عن سبب مقاطعة جارتها.. كل هذا يفسّر من قبل المرأة على إنه إهمال من الزوج، وعدم اكتراث بالحياة الزوجية كلها. ولذا فلا بد من ملاحظة ذلك بعينيه، إذا ما أريد للعلاقة بين الزوجين أن تمضي على خير وجه.

هـ- وجود النقاش بين الزوجين أمر يتكرر يومياً تقريباً، وهو إن دل على شيء، فإنما يدل على إيمان مشترك بضرورة توحيد المفاهيم والمواقوف تجاه الأشياء المختلفة؛ لكن لأن سلسلة المعقولات لدى الرجل والمرأة، ليست متطابقة، ولأن هناك عوامل تباين عديدة أخرى، فإن النقاشات لا تنتهي في كثير من الأحيان إلى وفاق.

وانتشار هذه الظاهرة كبير في الأسر التي نالت أعلى درجات التعليم، وفي الأسر التي لم تثل أي قدر منه. لكن الذي يختلف هو أسلوب النقاش، ومستوى المسائل المطروحة له. أما النتائج فواحدة تقريباً.

وقد دلت دراسة أمريكية حديثة على أن من أكثر العوامل التي تجعل النقاش بين الزوجين، يفضي إلى الطلاق والفرق هو الانسحاب من المناقشة، وإسكات أحد الطرفين الآخر، وكأن لسان الحال يقول: لافائدة من الاستمرار في الحوار، والطرق أمام الوفاق مسدودة. ولذا فإن من المهم جداً أن نمتلك طول النفس على سماع وجهة نظر الشريك، وإذا أردنا إغفال الحوار، فليكن إغفالاً لطيفاً ومؤقتاً، كأن يقول: أعطينا هذه المسألة الآن من الكلام أكثر مما تستحق، وقد بدأنا نكرر ما قلناه من قبل، والأحسن أن نترك الموضوع لننظر فيه في وقت أوسع.

و- هناك حقيقة واضحة، تعد إحدى العلامات الفارقة بين الرجل والمرأة، وهي غلبة حب (الاستهلاك) على المرأة؛ ولذا فإن إنفاق الرجل على البيت،

وترفيه لأسرته، هو المعيار الأهم لكتفاته ول谊اقته الأسرية. وإن كثيراً من العلاقات الزوجية ينهار بسبب شح الرجل، أو ضيق ذات يده، أو تقاعسه عن كسب رزقه؛ ونجد في أدبياتنا العديد من النصوص التي تحت المسلمين على الإنفاق على عياله، حيث يُعد ذلك من أفضل الصدقات إذا احتسبه، ومنها قوله - ﷺ : «دينار أفقته في سبيل الله، ودينار أفقته في رقبة<sup>(١)</sup>، ودينار تصدق به على مسكين، ودينار أفقته على أهلك، أعظمها أجرأ الذي أفقته على أهلك».

وعلى المرأة في المقابل أن تصبر على الظروف القاسية التي قد تمر بها أسرتها، وأن تحسن إدارة الإمكانيات المحددة التي بين يديها، حتى يجعل الله بعد عسر يسراً.

#### ٥- منح الثقة:

يستحيل قيام حياة اجتماعية من غير قدر ما من الثقة تؤسس عليه العلاقات المختلفة. ومهما اخترع البشر من نظم وقوانين لتنظيم علاقتهم، فإنه سيظل هناك فراغات عديدة، لا يمكن تسخير الحياة فيها من غير الثقة. ويمكن الاستغناء عن الثقة إذا تحول الناس إلى آلات صماء، أو انعدمت العلاقات بينهم، وهذا ما لا يكون.

حين نبني علاقات تجارية، أو نقوم بإنجاز أعمال مشتركة في أجواء، الثقة فيها ضيئلة، فإننا سنتشنّي الكثير من النظم والقيود التي تسيّر العمل، وسوف ترکّز المسؤوليات في أيدي أشخاص قليلين جداً. أضف إلى هذا أن تحسين الإنتاجية، سيتم من خلال الثواب والعقاب (الجزرة والعصا) وهذا سيؤدي إلى نتائج وخيمة جداً، حيث تسود أجواء الرقابة والتجمس (البوليسية)، كما أن الأشخاص الذين بيدهم صنع القرار، سيجدون أنفسهم عاجزين عن متابعة ما يجري وتسيره؛ مما سيؤدي إلى تعويق العمل، وختنق روح المبادرة، وتخرّ الإحساس بالمسؤولية... . والنتيجة النهائية انخفاض في الإنتاجية، وتأسن

---

(١) أي في عنق إنسان وتخليصه من الرق.

خلقي، يصبح العلاقات القائمة.

هل البديل لهذا أن نمنع الثقة الكاملة لمن تربطنا بهم علاقات اجتماعية أو علاقات عمل، ونرتاح من النظم واللوائح والمتابعات؟.

يبدو أن الحل الصحيح لا يكمن هنا ولا هناك. ولعلنا نسلط بعض الأضواء التي تشير لنا الطريق في هذه المسألة من خلال الإشارات التالية:

- إن منع الثقة للآخرين يحمل مسحة طرفين: المانح والممنوح؛ فقد يكون المانح من الذين لا يرغبون في الوثوق بالآخرين، وقد يكون مفروضاً في ذلك، فيوضع الثقة في غير محلها. الذين ثق بهم، قد يستحقون ما نمنحهم إياه من ثقة عن جدارة، وقد يأخذون أكثر من حقهم، وقد يحرمون مما هم أهل له. وليس لدينا معايير صارمة تمكنا من القيام بذلك بدقة وموضوعية.

- إن أي منح للثقة يجب أن يتم في إطار من بعض النظم والترتيبات المعتمدة، وإن الاعتماد على النظم دون ثقة يشكل وضعاً يسوده الشك والترقب والاتهام، كما أن الاعتماد على الثقة دون نظم، يحد من فاعلية الثقة، ويجعلنا نشعر على نحو متزايد أنها وضعناها في غير محلها. إن ترك النقود حول مكتبك، يزيد من إغراء الآخرين بالتقاطها، وإن القادمين إلى بلد سيكونون أقل التزاماً بالتعليمات إذا علموا أنه ليس هناك تفتيش على حقائبهم وهكذا...

- معظم الناس، يعرفون خطورة الإفراط في منح الثقة، ويدركون آثاره، لكن القليل من الناس من يدرك الأضرار المترتبة على حجب الثقة عن الآخرين؛ فالوالد الذي يساعد الطفل على إنجاز كل شيء يأتقان، أو يحاول أن يحميه من أي خطر<sup>(١)</sup>، ينتقص من قدرة الطفل على إنجاز حسن المسؤولية لديه، ويحد من احتمال أن يصبح جديراً بالثقة. لماذا يكلف الطفل نفسه مشقة النظر إلى اتجاهي الطريق قبل اجتياز الشارع إذا كان مستوثقاً أن شخصاً ما سيقوم عنه بهذه المهمة؟ الأساس الذي نمنح بناء عليه الثقة كثيراً ما يكون غامضاً، أو يكون تصورنا

(١) إن المرء يتعرض للمخاطر إذا لم يخاطر.

له غير دقيق، فقد يحكم أحدهنا على جداره صديق بالثقة بناءً على ابتسامته العريضة، أو طول مدة العلاقة.

وحيث نمنح إنساناً قرضاً حسناً، فإننا نعتمد على صفاته الخُلُقية في الأمل باسترداد القرض، وكثيراً ما نعرض عن التفكير في قدرته على رد المبلغ الضخم الذي افترضه، ولا سيما إذا كان وقت حلوله قريباً.

إن كثيراً من الأعمال الاقتصادية، أخفق، وانتهى إلى الإفلاس، مع أن القائمين عليه على درجة عالية من الخُلُق والأمانة، لكن لا يملكون ما يكفي من الكفاءة والحنكة وحسن الإدارة لقيادة أعمالهم في سبيل النجاح. وهذا يجعلنا نفكر ملياً في الأساس الذي نمنح على أساسه الثقة للآخرين.

- لعل من الأسس الجيدة في مسألة منح الثقة، الاعتماد على تحديد درجة المخاطر التي أقدم عليها حين أضع ثقتي في فلان من الناس، وليس على ما يتمتع به من أخلاق وسيرة حسنة؛ فالذى يريد أن يودع سراً خطيراً في حياته لدى شخص، أو الذى يريد أن يستثمر لديه (تحویلة العمر) عليه أن يفكر ملياً قبل أن يقدم على هذه الخطوة في الأضرار التي يمكن أن تلحق به نتيجة لذلك.

وحيث نفكر في هذا الاتجاه، فإننا لا نتساءل عن مدى صلاحية ذلك الشخص لتحميل ما نريد تحميله إليه بمقدار ما نتساءل عما إذا كان القيام بذلك أصلاً صواباً، ما دامت المخاطر التي يمكن أن تقع بسبب ذلك فادحة.

نعم قد نضطر في بعض الأحيان إلى فعل ذلك، ونختار السَّيِّئ لتتخلص من الأسوأ؛ فلأن آوي إلى زورق نجاة مع شخص تحوم حوله شكوك، خير لي من أن أغوص في الماء غريقاً مع السفينة. المخاطر المتوقعة إذا هي الحكم، والموازنة بين مخاطر منح الثقة، ومخاطر حجب الثقة في أمر ما هي الفيصل في ذلك.

إن على كل واحد منا أن يؤهل نفسه لأن يكون موثقاً، وأهلاً لتحمل الثقة والمسؤولية والأمانة، كما أن عليه أن يتأمل ملياً قبل أن يضع ثقته في زيد وعبيد،

وليكن الشعار: «لأ肯 جديراً بالثقة إلى أقصى حد، ولكن لا أمنح ثقتي إلا على أصول واضحة، وضمن حدود معينة».

## ٦ - علاقات لنفع الجميع :

إذا راجعنا الحقوق والأدبيات التي يرتبها الإسلام الحنيف على أشكال التواصل الاجتماعي، وأنماط العلاقات الإنسانية، وجدنا أنه يريد لها دائماً الاستمرار والتكافؤ، فاستمرار العلاقات الطيبة هو نبع لخير دائم؛ حيث لا يمكن بناء مجتمع جيد من أفراد، لا تسود بينهم درجة من الاندماج والتعاون؛ وحيث يتخلّس المجتمع حين تضييق فيه معابر الأخذ والعطاء والتأثير والتأثير.

لكن هذه الحالة مشروطة بوجود نوع من التكافؤ في العلاقات ، بمعنى أن يشعر الجميع أنه يأخذ ويعطي وفق مستويات متساوية أو متقاربة ، ولذا فجميع العقود في الإسلام ، وكذلك حقوق القرابة والجوار . . . قائمة على هذا الأساس ؛ لأن الله - جل وعلا - الذي برأ الخلق وفطرهم ، يعلم ذلك منهم ، ولذا شرع لهم ما يصلحهم . لا ريب أنه مهما حصل من تقنيّن وزن للعلاقات الاجتماعية ، فسيظل هناك من عليه أن يقدم تضحيات أكثر في بعض الأحيان ، لكن ذلك يكون مؤقتاً ومؤطراً بإطار التحمل والواسع ، ويكون هناك في العادة نوع من الفسحة للانسحاب .

الزوجة التي توفي زوجها ، وترك صبية صغاراً مطالبة - أديباً - أن تضحي ، وتمتنع عن الزواج حتى تربّيهم ولكن لو أحبت الانسحاب ، فإن لها ذلك ، وتترتب الشريعة الغراء بعد ذلك لمسألة الرعاية والحضانة من يقوم بها . وفي حال قبولها بالتفرغ لتربيتهم فإن ذلك لن يكون من غير مكافأة وثواب من الله - تعالى - ويمكن أن تقول هذا في مسألة الكفاءة في الزواج ، وفي أبواب العقود التجارية ؛ فالعقد يرتب حقوقاً ومنافع متساوية ، ويضمن فرصاً متكافئة ، ولمن يبدي سماحة أكثر في تطبيقه أجر ، لكن لا يلزم أحد بشيء لا يرغب الالتزام به .

الناس في أوضاعهم وسلوكياتهم اليومية ، وفي علاقاتهم العامة ، يغلب عليهم طبع الاستئثار والفوز بأكبر قدر من المغانم في مقابل تحمل أدنى قدر من

المغامر، فيطبعون علاقاتهم بطابع الشج والاستبداد والاستغلال، وحب بناء القصور المشيدة من أنقاض أ��واخ الفقراء والمساكين، وهذا من أكبر مصادر الشقاء الاجتماعي. بعضهم يتصرف أحياناً بروح انتقامية ثأرية، فيطبق فلسفة «عليّ وعلى أعدائي» فيدمر بحمقه نفسه وشركاه.

وهناك نمط آخر يفضل دائماً أن يستغل، وأن يبقى في المؤخرة، وذلك ليس عن زهد واحتساب، وإنما عن ضعف وانهزام، وهو بذلك يحكم على علاقاته أن تنتهي إلى الضمور والإفلات، كثيرون يُنزعز منها باستمرار دون أن تمدها منابعها بما يكفي من الماء.

إن حجر الزاوية في العلاقات المستمرة والمتكافئة والنافعة للجميع هو «الاستقامة» إذ هي التي تساعده المرء على أن يكون محل ثقة الآخرين، وهي عينها التي تساعده على الوفاء بالتزاماته تجاه أخيه، وهي عينها التي تفتح له باب التفاعل المُجدي مع الآخرين؛ وإذا لم يتوفر هذا العبدأ في حياتنا، فستكون كل الوسائل التي نصطمع إليها في علاقتنا عبارة عن تقنيات سطحية، وإن الناس سيشعرون في حال فقد الاستقامة أننا نخدعهم، ونحاول ابتزازهم؛ وبالتالي فإن علاقتنا معهم، ستنتهي، أو تقلص.

الاستقامة مفهوم شرعي، وأدبياتها شرعية إنسانية، وهذا هو الذي يمنحها مرجعية تعبدية؛ حيث تكون كل عوامل العلاقات النافعة للجميع من صدق وإيثار وتحمل للأذى، وعفو عن الزلات وصراحة وتعاون... أخلاقيات يُتقرّب بها إلى الله - تعالى - ويرجى ثوابها. وهذا هو الذي يمنع توازن هذا النوع من العلاقات بُعداً جديداً، لا يخضع للمعادلات الدنيوية؛ وهذا ليس بالأمر القليل.

- النضج والقدرة على الموازنة الدقيقة من أجل المبادئ التي يجب توفرها في هذه العلاقات، حيث إن المطلوب أن يدرك المرء خصوصياته وخصوصيات الآخرين، وأن يوازن بين استقامة العلاقة واستمارتها، وبين عطاءاتها على المدى القصير وعطاءاتها على المدى البعيد... .

وعلى سبيل المثال، فإن المرء مطالب في علاقات كهذه أن يوازن بين

قوة فرديته وحقوق انتماهه وبين الثقة بالنفس واحترام الآخرين وبين التقد والاحفاظ بعلاقات طيبة مع الآخرين ، وبين النصر الخاص والنصر العام ، وبين اللطف والصلابة في الحق . . . وهكذا فعلى المرء أن يسير على حبل مشدود ، ويستخدم حتى لا يسقط كل ما لديه من خيال ووعي وإرادة حررة وحكمة .

عقلية الوفرة ، أو الإيمان بوجود الفائض ، مبدأ مهم هو الآخر فيما نحن بصدده . وال المسلم يعتقد على نحو عام أن التفكير من خلال أنماط الشعور والكوارث ، ليس بالتفكير السديد ، فالخير كثير ، والفرص أيضاً كثيرة ، وهناك دائمًا ما يتسع للجميع . وما نشاهده من أزمات اقتصادية ، وعسر ، يعود إلى قصور إنساني وسوء توزيع في المقام الأول .

وإلى هذا المعنى يشير قول الله - جل وعلا - : « أَشَّيَّطُنُّ يَعِدُكُمُ الْفَقَرَ وَيَأْمُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ » [البقرة: ٢٦٨] . الناس الذين يعتقدون أنه ليس هناك ما يكفي الجميع ، يشعرون بالمقت والحسد والغيرة ، إذا ما حصل غيرهم على بعض الامتيازات أو الأرباح أو الفرص ، وكأن ذلك نزع منهم نزعاً ، وكان تقدُّم الآخرين ، لا يتم إلا على حسابهم . وهم في المقابل يتھجون في سرهم إذا عانى غيرهم ، أو خسر على أمل أن يصبَّ ذلك في مصالحهم في نهاية الأمر ! .

المؤمن يعتقد أن ما كان له لن يكون لغيره ، وأن ما ليس مقدراً له لن يناله بقوته وبراعته ، ولذا فهو يتواضع دائماً بالرضا والطمأنينة ، ويعتقد أن نجاح أي مسلم ، هو نجاح للأمة التي يتتسَّب إليها ، وأنه سيصيبه شيء من ذلك النجاح على نحو ما .

إن هناك الكثير مما يمكن أن يقال في هذا الصدد؛ ولكن سيظل مدار كثير من النجاح متوقفاً على ما يمكن أن نملكه من قدرة على التضحية والبذل وإيثار الآجل على العاجل .

## ٧- إيضاح التوقعات :

من غير الممكن إخضاع العلاقات الاجتماعية للتقنين، كما أن من غير الممكن دائمًا وضع الحدود الفاصلة بين ما ترتبه العلاقات المختلفة من حقوق وواجبات، وبين ما يتطلع به الفرد من باب الشهامة والنبل؛ فطبيعة الفاظ التحية والمجاملة عند المقابلة، وطبيعة ما يدور في المجالس من أحاديث توحى بوحدة الحال، وتساوي المشاعر والمصالح، مما يدفع الناس إلى أن يتوقعوا من وراء علاقات القرابة والجوار والصداقـة... أكثر بكثير مما تتحمله.

ونجد هذا أكثر وضوحاً بين الأقرباء والجيران حيث العقاب على التقصير، هو سيد الموقف، وهو اللازمـة التي لا يمـلـُّ من تكرارها!

من المهم لاستقرار العلاقات الطيبة واستمرارها أن يفهم الطرف الآخر ما يمكن له أن يتوقعـه، ولو بطريقة غير مباشرة - من وراء علاقـة بي؛ فذاك خـير من صدمات شعورية وعاطفـية، لها بداية، وليس لها نهاية.

بعض الناس يعتقدـأن على أصدقـائه أن يقرضـوه ما يحتاجـ من مـال؛ لكن الأـصدقاء لهم تجارـب مـماطلـة مـريـرة معـه وـمعـ غيرـه، وهذاـ سيـدفعـهم إلىـ الإـحـجامـ. وإذاـ تمـ القـرضـ، وـطـلـبـ المـقرـضـ منـ أحـدـهـ «ـوثـيقـةـ إـثـباتـ»ـ لـلـديـنـ، فـإـنـهـ يـتضـاـيقـ، وـيـعـذـلـ ذـلـكـ مـاـ يـخـدـشـ الصـدـاقـةـ، معـ أنـ ذـلـكـ مـطـلـبـ شـرـعيـ.

قد تكون أـنسـبـ طـرـيقـةـ لإـيـضـاحـ ما لـكـ طـرفـ أنـ يـتـوقـعـهـ منـ الـطـرفـ الآـخـرـ، هوـ إـيـجادـ ثـقـافـةـ اـجـتمـاعـيـةـ تـرـسـمـ مـعـالـمـ مـثـلـ هـذـاـ الـأـمـرـ فيـ إـطـارـ منـ ثـوابـ الشـرـيعـةـ وـآـدـابـهاـ، وـفـيـ إـطـارـ مـفـاهـيمـ تـشـعـ بـعـضـ مـعـانـيـ الـاسـتـقلـالـيـةـ وـالـخـصـوصـيـةـ. وـالـذـينـ يـرـتـبـونـ الأـعـباءـ الإـضـافـيـةـ عـلـىـ الـعـلـاقـاتـ الـاجـتمـاعـيـةـ، هـمـ أوـلـئـكـ الـذـينـ يـطـلـقـونـ الـكـلـمـاتـ الـمـعـسـولـةـ، وـيـسـرـفـونـ فـيـ إـعـطـاءـ الـوعـودـ، عـلـىـ نـحـوـ ماـ يـفـعـلـ الـخـاطـبـ مـعـ خـطـيـطـهـ حـينـ يـسـرـدـ لـهـ عـنـ مـنـاقـبـهـ وـيـطـوـلـاتـهـ، وـحـينـ يـصـورـ لـهـ الـحـيـاةـ مـعـهـ عـلـىـ أـنـهـ سـمـنـ وـعـسلـ وـفـلـ وـيـاسـمـينـ...ـ

لـابـدـ مـعـ هـذـاـ مـنـ أـنـ نـتـعـلـمـ الـمـسـامـحةـ وـالـتـمـاسـ الـأـعـذـارـ، فالـصـدـيقـ الـذـيـ

خالف العرف ، ولم يصطحب معه هدية في مناسبة زواج أحد أولادك . . قد يكون ناسياً ، وقد يكون لا يملك ثمنها ، وقد يكون حضر على عجل ، فلم يتمكن من شرائها . . وإذا استمر هذا منه فإن علينا أن نشطب ذلك نهائياً من توقعاتنا منه ، ونتعامل معه وفق النمط الذي يراه هو .

\* \* \*



## الفصل الرابع

### التعامل مع الاختلافات

الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، من أكبر حقائق هذا الوجود، فتحن مختلفون على مقدار ما نحن متتفقون. الاتفاق يمنحك إمكانات هائلة للتعاون والبناء المشترك. والاختلاف مصدر للثراء والتجدد والصقل والإبداع والنمو.. ونحن بحاجة إلى كل ذلك. بينما اختلافات نفسية وعاطفية وعقلية، ولكل منها نشأته وثقافته وتجربته ومصالحه وأوضاعه الاجتماعية والاقتصادية، وكل هذا يمنع المشروعية للاختلاف في كثير من الأمور.

إذا أردنا أن نعرف بالاختلاف - بل الصراع أحياناً - فإن مفتاح ذلك يتطلب منا الاعتراف بأن الناس لا يرون الحقائق القائمة على ماهي عليه، أو بعيون مجردة، وإنما يرونها عبر نظارات وأغشية من ثقافتهم وفهمهم واهتمامهم؛ ولذا فإن كثيراً من الخلاف يقع حيث نوقن أنه لا خلاف. ولذا فلا بد أن نعترف أننا حيال التفاصيل الدقيقة، لا بد مختلفون، وعلينا بعد ذلك أن نحاول تأطير الخلاف وتمحیصه؛ لنصل إلى حالة من التحديد المتدرج للنزاعات، وببلورة أسس فضّها وتجاوزها.

#### أسباب وجود الاختلافات.

هناك أسباب كبرى تشكل بيئة الخلاف والصراع، وهناك أسباب جزئية قد يتوفّر بعضها لدى بعض الناس دون بعضهم الآخر. فمن الأسباب الكبرى:

١ - القيم والمفاهيم والأفكار التي نرى من خلالها الوجود، تشكّل أهم المصادر التي تؤسس للخلاف والاختلاف والصراع؛ حيث إنها تصوغ وجودنا

الفكري على نحو متبادر، وتمدنا بالمعايير التي تحدد موقفنا من مجمل السلوك البشري.

٢ - نحن نعيش في عالم يزداد تعقيداً وتتنوعاً، فهناك اليوم من كل شيء أنواع كثيرة، وهذا التنوع، يعني توفر خيارات كثيرة، وجود الخيارات بباب واسع لل اختيار المتعدد، أي للخلاف والاختلاف. وباختصار إن الناس على قدر اختلافهم يريدون أشياء مختلفة، ولهذا فإن الأشياء التي ترضي الجميع قليلة جداً، وهذا وإن كان يذكر في مجال السلع، إلا أنه يمتد ليشمل جوانب الحياة كافة.

٣ - اجتماع الناس مع بعضهم يولد بطبيعته توترات، وبغض النظر عن المكان الذي يعمل فيه أحدهما، فإنه سيواجه شيئاً مشتركاً، وسيكافد مالاً بدله من مكافدته، وهو الاصطدام - على مستويات مختلفة - مع الآخرين. إن سوء الفهم وعدم تطابق الذوات والمفاهيم والاحتياجات عوامل أساسية في جعل اجتماع الناس مصدرأً للتوتر والاختلاف.

٤ - إننا نعيش، ونعمل في عالم موارده المنظورة محدودة، وعقلية الشح والخوف من المستقبل التي تطبع بها أكثر الناس، تزيد الأمر سوءاً، ويشعر معظم الناس أنهم لا يحصلون على ما يريدون. وهذا في حد ذاته مصدر لنزاعات كثيرة.

أما الأسباب الجزئية التي تولّد الصراع والخلاف فهي كثيرة جداً، نذكر أهمها في الآتي :

- حين يجد الطفل أباً يحبه أخاه، أو يجد الموظف مديره يغدق المكافآت على من لا يستحقونها في نظره، على حين يُحرم هو منها، فإن ما سيحدث هو الشعور بالمرارة والظلم والشعور بالتحامل على الأب والمدير، وعلى أولئك الذين نالوا أكثر من غيرهم.

- وبعض الناس، يحملون بين جوانبهم روحًا عدوانية، وكأن الواحد منهم، يبحث دائمًا عن يتشاجر معه.

- قسم غير قليل من الناس ، عنده نقص في المرونة الفكرية والنفسية ، فالإصرار والعناد إلى مala نهاية سمة جوهرية في تعامله وعلاقاته .

- حين يعاني شخص من انخفاض معنوياته ، أو من شعوره بعدم الأمان أو الاستقرار في حياته ، فإنه يفسّر أي نقد يوجّه إليه على أنه هجوم شخصي عليه ، مما يسبب له الأذى ، ويجعله يتخد مواقف حادة ، ومن ينصحه أو ينقدر عليه .

- يختلف في وزن المعلومات والإشارات التي تصل إلينا من الواقع المعيش والمحيط الاجتماعي ، كما يختلف في تحديد صدقها وتفسيرها طبقاً لاختلاف أفكارنا وثقافتنا والزاوية التي ننظر منها ، مما يعكس على مواقفنا وردود أفعالنا .

- الاختلاف في الوسائل والأساليب التي علينا أن نعتمد لها في إنجاز أمر ، أو تغيير واقع ، سبب مهم من أسباب الاختلاف .

- التنافس من أجل السيطرة ، وتسلّم زمام الأمور ، أدى على مدار التاريخ إلىأسوء أنواع الصراع ، وأكثرها وحشيةً ودموية .

- التوقعات التي لم تتحقق تجعل كثيراً من البنى وال العلاقات الاجتماعية في مهب الريح ؛ فالرجل الذي يطلق زوجته ، يفعل ذلك لأنّه لم يجد ما كان يتوقعه منها . ومدير المصنع الذي طرد أحد عماله ، فعل ذلك ، لأنّه لم يحصل على مكان يتوقعه منه . وهكذا فهناك الكثير الكثير من الأسباب التي تُصدّع العلاقات ، وتُسبّب الخلاف في وجهات النظر والمواقف .

### كيف نقلل من الخلافات مع الآخرين ؟

لابد أن نختلف ، ولكننا نستطيع أن نؤطر الخلاف ، ونجعله موضوعاً ومنتجاً محدوداً ، وذلك من خلال عدد من الإجراءات ، نذكر منها :

١ - على الواحد منا أن يثق في عون الله - تعالى - له وأن يخطط لاستغلال موارده - مهما كانت محدودة - على الوجه الأكمل ؛ فبذلك يتمكن من أمر مهم في تجنب الصراع ، ألا وهو التقليل من الآمال التي يعقدها على الآخرين إلى أدنى حد ، حيث يقل عتبه على الآخرين ، كما تقل خيبة أمله فيهم . ويستأنس لهذا

بما ورد في الصحيح من أن نفراً كانوا عند رسول الله ﷺ فقال: «ألا تبايعون رسول الله ﷺ؟ فقلوا علامَ نبايعك؟ قال: تبايعوني على أن تعبدوا الله، ولا تشرکوا به شيئاً والصلوات الخمس، وتطيعوا» وأسر كلمة خفية: «ولا تسألو الناس شيئاً». قال راوي الحديث: فلقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم، فما يسأل أحداً أن يناله إيه.

٢ - في مقابل هذا، ومن أجل تقليل الاحتكاك بالآخرين، فإن على المرء ألا يسرف في إعطاء الوعود للآخرين، فيجعلهم يتوقعون منه أشياء، لا يستطيع هو الوفاء بها. ومن الواضح أن كثيراً من الناس يطلقون الكثير من الوعود عبر إشارات وغممات غير واضحة، وكثيراً ما يتلقفها أولئك (الغرقى) والمأزومون الذين يحاولون التعليق بأي شيء، ويحملونها أكثر مما تحتمل، ويفيدؤون في التوقعات، ثم تكون العاقبة الخيبة التامة، ثم الغضب من من سبب لهم ذلك.

علينا في هذا الصدد أن نحرص على الوضوح التام، وأن نقلل إمكانات اللبس إلى أقل ما يمكن. وللتذكرة أن الوعود الذي نقطعه على أنفسنا، يرتب علينا مسؤولية شرعية، وأن من علامات المنافق أنه إذا وعد أخلف.

٣ - كثير من الخلافات ينشأ بسبب سوء الفهم، وقد يدعا: «أساء فهماً فأساء جابة»<sup>(١)</sup>. ولذا فإن علينا أن نحسن مهارات الاستماع (الاستماع) لدينا، كما نحسن مهارات الحديث؛ حتى لانسيء فهم الآخرين، ولا نتسبب في سوء فهمهم لنا.

٤ - لا تدع نفسك فريسة للآخرين، فيثيروا غضبك متى ما أرادوا، ويدخلونك بذلك في العديد من الأزمات. وعلينا أن ندرك أن التماسك والسيطرة على الانفعالات من أهم الأسباب التي تتيح الفرصة للتتفاهم وحل المشكلات عن طريق التداول الهدائى. لا يعني هذا أن على المرء ألا يغضب أبداً، لكن يعني ألا يصبح معروفاً بسرعة الانفعال والتأثر لأتفه الأسباب.

٥ - لنبحث دائماً عن الحلول بدل أن يكون دأبنا إلقاء اللوم على الآخرين.

---

(١) أي ساء فهمه للكلام، فساء جوابه عليه.

إن البحث عن حلول، يعني تأجيل الصراع، كما يعني إيجاد نوع من الضمان لعدم تجدد أسبابه؛ على حين أن لوم الآخرين - ولا سيما إذا كثر - يدل على أن هناك أخطاء في العلاقات على مستوى المبدأ والنظام.

٦ - على الواحد منا أن يخفف من إصدار الأوامر والحكم، وألا يعمد إلى التهديد أو يكثر من النصائح إلا في أضيق نطاق، وهذا المسلك يجب أن يكون عاماً في المتزل ومع الزملاء والمرؤوسين والطلاب... فما ذكرنا يثير دائماً توترات، ويفتح الأبواب للهزازات.

٧ - لنجاول أن نقضي بعض الوقت في محاولة فهم الأسباب الكامنة وراء سلوك الناس وتصرفاتهم؛ إذ إن نوع السلوك قد لا يمكن فهمه وتفسيره من غير معرفة الدوافع العميقية التي دفعت إليه. معرفة الدوافع قد تمكننا من معرفة المحاور التي تمحور حولها أنشطة الأشخاص الذين نتعامل معهم، وإذا ما استطعنا وضع اليد عليها، تكون قد أمسكتنا بالمفتاح الذي سنستخدمه في فتح مغاليق الكثير من تصرفاتهم الغامضة والمتناقضة.

### إدارة الخلافات وحلها :

ليست هناك مشكلة ليس لها حلول، فقد رَبَّ الباري - جل وعلا - هذا الكون على أساس احتفاظه بنهايات مفتوحة؛ حتى إن البدن حين تسوء حالته إلى الحد الذي لا تتحمله الروح، فإنه يعطيها المسوغ كي تخلص منه. هناك دائماً حلول، لكن حين تكون المعطيات سيئة، فإن علينا ألا نتوقع حلولاً جيدة. والمهم أن نكتسب الخبرة التي تساعدنا على الوصول إلى أفضل الحلول الممكنة. وحين لا نجد حلًا فوريًا لاعتبارات موضوعية، فإن علينا أن ندير تلك المشكلة، حتى نعثر على الحل الملائم. وإليك بعض النقاط التي تساعد على ذلك :

١ - ما يشيره الخلاف بين الناس - في أكثر الأمر - ليس الحق الصريح أو الباطل المحسن، وإنما الباطل الملتبس بالحق، والحق المختلط بالباطل، ولذا

فإننا إذا تعاملنا مع خلافاتنا بعقلية «إما هذا وإما ذاك» فالغالب أننا لن نصل إلى حلول جيدة.

لكن حين نعتقد أن ما يبديه كل فريق من حجج يناصر بها موقفه، لا يعدو أن يكون روئي واجتهادات ظنية، قابلة للكثير من النقاش والتفسير المغاير - فإننا نكون مستعدين آنذاك للبحث عن الطريق الثالث الذي نسير فيه معاً نحو الاتفاق والائتلاف.

٢ - عند مناقشة أي خلاف فإن البداية قد تكون بتحديد نقاط الخلاف التي أدت إلى حدوث سوء الفهم بين المتخصصين. وإنما نقول هذا لأن التجربة علمنا أنّ كثيراً من التزاعات التي تثور بين الأهل والأصدقاء والرملاء كثيراً ما تكون عبارة عن تحسسات نفسية لا ترتكز على معطيات فكرية محددة.

٣ - سيكون من المصلحة تهيئة الجو النفسي لحل الخلاف، وذلك من خلال التقليل من شأن الخلاف مهما كان ذلك ممكناً. وهذا الأمر يجب أن ينظر إليه على أنه خطوة مبدئية، هدفها إيجاد بعض المشاعر الإيجابية وليس شيئاً آخر.

٤ - لنحاول طرح العديد من الأسئلة التوضيحية بعيدة عن روح المواجهة. وعلينا الاستماع لآجاباتها. وإذا اقتضى الأمر توجيه المزيد من الأسئلة حول تلك الإجابة، فعلينا أن نفعل ذلك. وعلينا ألا نتهم الطرف الآخر بأنه لا يجيب على الأسئلة، بل نوجه المزيد من الأسئلة حتى تتضح الصورة.

٥ - على الواحد منا أن يحافظ على هدوئه، ويعطي الوقت الكافي لخصمه لسرد ما لديه، والتنفيس عما يجده من كرب وضيق في نفسه.

٦ - علينا أن نتجنب أثناء مناقشة المشكلة الحديث عن الدوافع والمشاعر، لأنّه من السهل إنكارها، كما أن علينا أن نتجنب الحديث عن المسائل الشخصية، لأنّها تسبب أذى بالغاً لمن نختلف معه، وتزيد في الخلاف بدل أن تساعد على حلّه.

٧ - من المستحسن أثناء البحث عن حلٌّ أن تتجاوز الماضي إلى الحاضر؛ فبدل أن تقول لخصمك : لم أثق بك في يوم من الأيام ، أو تذكره بأخطائه السابقة ، اعمد إلى القول : كلامك هذا يجعلني أشك فيك ، أو يضعف ثقتي بك . وقد يكون من الأفضل أن نبحث عوضاً عن أسباب حدوث خطأ من الأخطاء في كيفية إيجاد الاحتياطات لعدم تكرره في المستقبل .

٨ - لابد لأحدنا أن يعترف بدوره في المشكلة ، ولو كان صغيراً؛ لأن هذا سوف يدفع الطرف الآخر إلى سلوك المسلك نفسه . وحين تحدث اعترافات متبادلة بالخطأ وقبول اللوم ، فإن المأمول أن يتهدى الخلاف من فوره .

٩ - حاول أن تلفت نظر الخصم إلى هدف سام مشترك ، أنتما مطالبان ببلوغه ، مما يفرض تجاوز الخلافات الصغيرة ، والانطلاق إلى الانخراط في أعمال أكبر وأهم .

١٠ - إذا لم يمكن الوصول إلى حلٌّ مناسب ، فإن من الممكن الاستنجد بالوقت ، وتأخير المواجهة لعل الزمن يكون جزءاً من الحل . ولكن علينا أن ننتبه إلى أن التأجيل المتكرر قد يؤدي إلى تأزيم المشكلة ، ولذا فتأجيل البحث ليس لطمس المشكلة ، وإنما للاستفادة من فرصة جديدة لحلها .





## خاتمة

أحمد الله - تعالى - الذي سهل إنجاز هذا الكتاب على النحو الماثل بين يدي القارئ الكريم ، و كنت قد نوّهت في المقدمة إلى أنَّ أصل هذا الكتاب كان موزعاً على خمس رسائل ، ثم وجدنا من المناسب جعلها في سفر واحد للسبب الذي ذكرته قبلُ . و عند مراجعتي للتجربة الأخيرة للطباعة وقفت على وجود تكرار في بعض الأفكار أو الاستشهادات أو العناوين ؛ لكن ذلك قليل و محدود .

ولم أشاً أن أحذف ذلك المكرر - والذي حدث بسبب تأليف تلك الرسائل في أوقات مختلفة - حتى لا يختلف تسلسل الأفكار ، وأيضاً فإن بعض القراء قد يجد فيه ما يذكره بشيءٍ مرتَبه ، أو يساعده على الربط بين موضوعات مختلفة .

إن الموضوعات التي تناولتها في هذا الكتاب متباعدة ، لكن يجمع بينها جمياً أمران :

الأول : أنها مجتمعةٌ تساعد على أن يكون القارئ معاصرًا للأحداث زمانه ، وكفتأ في التعامل معها .

الثاني : أنها جمياً تتجه نحو تفعيل الإمكانيات الشخصية للمسلم المعاصر ، وبيان الطرق التي تساعد على استثمار أفضل ما لديه من طاقات .

ولذا رأيت جعل هذا الكتاب ضمن سلسلة (الرحلة إلى الذات) والتي صدر منها جزءان من قبل .

وأسأل الله التوفيق لصالح الأعمال .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

\* \* \*



## قائمة المراجع

- ١ - آفاق بلا حدود، تأليف د. محمد التكريتي، دار المنطلق، ط. أولى، عام ١٤١٥ هـ.
- ٢ - آفاق المستقبل، تأليف جاك أتالي - ترجمة د. محمد ذكريا إسماعيل. بيروت - دار العلم للملائين، ط١ ، عام ١٩٩٢ .
- ٣ - أتح لنفسك فرصة، تأليف جوردون بايرون، تعریب عبد المنعم الزيادي، القاهرة، مكتبة الخانجي، بدون تاريخ .
- ٤ - الاتصال والسلوك الإنساني، تأليف برينت روبن، ترجمة د. صالح الدباسى وزملائه، الرياض ، معهد الإدارة العامة، عام ١٤١٢ هـ.
- ٥ - أثر تطبيق النظام الاقتصادي الإسلامي في المجتمع - مجموعة بحوث قدمت إلى مؤتمر الفقه الإسلامي الأول في الرياض - نشر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض .
- ٦ - الأخلاق النظرية، تأليف د. عبد الرحمن بدوي. الكويت - وكالة المطبوعات ، ط٢ ، عام ١٩٧٦ .
- ٧ - إدارة الأوليات، تأليف ستيفن كوفي وزميليه، ترجمة السيد المتولي حسن .
- ٨ - إدارة العقل ، تأليف د. جيلان بتلر ، ود. توني هوب ، ترجمة مكتبة جرير- السعودية ، مكتبة جرير ، ط. أولى ، عام ١٩٩٨ م .
- ٩ - الإسلام كبديل ، تأليف د. مراد هوفمان ، نشر مجلة النور الكويتية ومؤسسة بافاريا ، عام ١٩٩٣ .

- ١٠ - إشكالية التحiz ، تحرير د. عبد الوهاب المسيري . نشر المعهد العالمي لل الفكر الإسلامي ، ط١ ، عام ١٤١٥ هـ .
- ١١ - إعادة إنتاج الهوية ، تأليف أحمد حيدر . دمشق - دار الحصاد ، ط١ ، عام ١٩٩٧ .
- ١٢ - اغتيال العقل ، تأليف د. برهان غليون . بيروت - دار التنوير ، ط٢ ، عام ١٩٨٧ .
- ١٣ - الإنسان والتفكير الإيجابي ، تأليف د. عيسى الملا ، ط . عام ١٤١٤ هـ .
- ١٤ - إنسانية الإنسان ، تأليف (رينيه دوبو) ، ترجمة د. نبيل الطويل . بيروت - مؤسسة الرسالة ، ط٢ ، عام ١٤٠٤ هـ .
- ١٥ - بناء حضارة جديدة ، تأليف ألفن توفلر ، ترجمة سعد زهران ، القاهرة ، مركز المحروسة للبحوث والنشر ، ط . أولى ، عام ١٩٩٦ .
- ١٦ - بنية الثورات العلمية ، تأليف توماس كون ، ترجمة د. شوقي جلال ، الكويت - سلسلة عالم المعرفة ، عام ١٤١٣ هـ .
- ١٧ - تحسين التفكير بطريقة القبعات الست ، تأليف إدوارد دوبونو ، ترجمة د. عبد اللطيف الخياط ، مكة المكرمة ، المكتبة المكية ، ط . أولى ، عام ١٤١٤ .
- ١٨ - تطوير القوى الذاتية في عالم الأعمال ، إعداد سمير بعلبكي ، لبنان - دار الأصدقاء ، ط . أولى ، عام ١٤١٨ هـ .
- ١٩ - التنمية الثقافية ، تأليف لفيف من خبراء اليونسكو ، ترجمة سليم مكسور . بيروت - المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ط١ ، عام ١٩٨٣ .
- ٢٠ - جريدة الرياض ، العدد: ١٠٩٣٠ الصادر في ٣ صفر ١٤١٩ ، والعدد ١٠٩٥١ الصادر في ٢٤ صفر ١٤١٩ هـ - مقالان للدكتور عبد السلام المسرى .
- ٢١ - حاجات الإنسان الأساسية في الوطن العربي ، بقلم مجموعة من

الخبراء ، ترجمة د. عبد السلام رضوان ، الكويت - سلسلة عالم المعرفة ، العدد ١٥٠ ، عام ١٤١٠ هـ.

٢٢ - الخطوات الذكية ، تأليف سام ديب وليل سوسمان ، نقله إلى العربية سامي سلمان ، الرياض - مؤسسة المؤتمن ، عام ١٤١٨ هـ.

٢٣ - دليل التدريب القيادي ، تأليف د. هشام الطالب ، نشر المعهد العالمي للتفكير الإسلامي ، عام ١٤١٤ هـ.

٢٤ - سيكلوجية السعادة ، تأليف مايكل أرجايل ، ترجمة فيصل يونس ، الكويت ، سلسلة عالم المعرفة ، العدد ١٧٥ ، عام ١٤١٤ هـ.

٢٥ - الصحة النفسية والعلاج النفسي ، تأليف د. حامد زهران ، القاهرة ، عالم الكتب ، ط. ثانية ، عام ١٩٨٢ .

٢٦ - طريق الشخصية الجذابة ، تأليف جيمس بندر ، تعریف عبد المنعم الزبادي ، القاهرة ، مكتبة الخانجي عام ١٩٨١ م.

٢٧ - الطريق إلى مكة ، تأليف توم رودل ، تلخيص الشركة العربية للإعلام العلمي ، القاهرة ، عام ١٩٩٧ م.

٢٨ - العادات السبع للقادة الإداريين ، تأليف ستيفن كوفي ، ترجمة هشام عبد الله . بيروت - المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ط ١ ، عام ١٩٩٥ .

٢٩ - العبادة في الإسلام ، تأليف د. يوسف القرضاوي ، بيروت - مؤسسة الرسالة ، ط. رابعة ، عام ١٩٧٥ م.

٣٠ - العقل واستخدام طاقته القصوى ، تأليف توني بوزان ، ترجمة إلهام الخوري ، دمشق ، دار الحصاد ، ط. أولى ، عام ١٩٩٦ .

٣١ - العلم والإيمان في الغرب الحديث ، تأليف د. هاشم صالح . الرياض - سلسلة كتاب جريدة الرياض ، ط ١ ، عام ١٩٩٨ .

٣٢ - عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة ، تأليف جان ماري بيلت ، ترجمة

- السيد محمد عثمان . الكويت - سلسلة عالم المعرفة ، عام ١٤١٥ هـ .
- ٣٣ - فتح الباري لابن حجر العسقلاني . القاهرة - المطبعة السلفية .
- ٣٤ - فصول في التفكير الموضوعي ، تأليف د. عبد الكريم بكار ، دمشق ، دار القلم ، ط. ثانية ، عام ١٤١٩ هـ .
- ٣٥ - فقر الشعوب بين الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الإسلامي ، تأليف د. حمدي عبد العظيم ، ط. أولى ، عام ١٤١٥ هـ .
- ٣٦ - فن الدراسة والإيصال ، إعداد د. ملا حويش ، إسبانيا ، مطبع ديداكو ، ط. ثانية ، عام ١٤١٨ هـ .
- ٣٧ - كيف تصبح غنياً وسعيداً ، تأليف مصطفى البطحش ، ط. أولى ، عام ١٤١٣ هـ .
- ٣٨ - كيف تكون عملياً أكثر ، إعداد وترجمة سامي سلمان ، الرياض - مؤسسة المؤمن ، ط. رابعة ، عام ١٤١٨ هـ .
- ٣٩ - الماهية والعلاقة ، تأليف د. علي حرب . الدار البيضاء - المركز الثقافي العربي ، ط١ ، عام ١٩٩٨ .
- ٤٠ - مدخل إلى التنمية المتكاملة ، تأليف د. عبد الكريم بكار . الرياض - دار المسلم ، ط١ ، عام ١٤١٨ هـ .
- ٤١ - مقدمة في علم الاستغراب ، تأليف د. حسن حنفي . القاهرة - الدار الفنية ، عام ١٤١١ هـ .
- ٤٢ - مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي تأليف د. عبد الكريم بكار . الرياض - دار المسلم ، ط١ ، عام ١٤١٧ هـ .
- ٤٣ - المهدب من إحياء علوم الدين ، إعداد صالح الشامي ، دمشق ، دار القلم ، ط. أولى ، عام ١٤١٣ هـ .
- ٤٤ - نحو التالف والاتفاق ، تأليف روجر فيشر وسكوت براون ، ترجمة د.

- محمد محمود رضوان، القاهرة، الدار الدولية للنشر، ط. ثانية، عام ١٩٩٥ م.
- ٤٥ - نصر بلا حرب، تأليف ريتشارد نيكسون، إعداد محمد عبد الحليم أبو غزاله. القاهرة- مركز الأهرام للترجمة، ط١ ، عام ١٤٠٩ هـ.
- ٤٦ - نهاية التاريخ وخاتم البشر، تأليف فرانسيس فوكوياما، ترجمة حسين أحمد أمين. القاهرة- مركز الأهرام للترجمة، ط١ ، عام ١٤١٣ هـ.
- ٤٧ - الوقاية خير من العلاج، تأليف د. عبد الرزاق الكيلاني ، دمشق - دار القلم ، ط. أولى ، عام ١٤١٦ هـ.

\* \* \*



## فهرس الأفكار والمقولات العامة

### الباب الأول

الصفحة

الفكرة أو المقوله

- إن أي فكر أو نظام يحظى بدعاية مناسبة، ويتمكن من الوصول إلى الآخرين - سيحظى بأنصار ومؤيدين وأتباع ..... ١٢
- إن وعي الأمم بما لديها يظل غير مكتمل ما لم يتتوفر لها كيانات مناورة تقارن نفسها بها ..... ١٢
- إن تأزم الفكر كثيراً ما ينشأ عن تدهور الواقع المعيش وعجزه عن حفظه له ..... ١٧
- الغرب غرب ، والشرق شرق ، ولا يمكن لهما أن يصبحا شيئاً واحداً ، ولكن بإمكان كل منهما أن يستفيد من خبرات الآخر ..... ٢٠
- مهما حاولنا تجزئة الطواهر الكبرى فإن فهمنا لها يظل فهماً مناهزاً ، يروم ولا يصل ، ويقترب ولا يمسك ..... ٢٢
- إن إعراض البشرية عن هدي الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - قد جعل التقدم العلمي يقترن بالمزيد من انتشار الفاحشة والانحلال الاجتماعي ..... ٢٥
- إن الحداثة تتعرض اليوم في الغرب للمراجعة من لدن مفكرين كبار بغية إعادة التوازن إليها ..... ٢٨
- العلم يستطيع أن يفسّر الأشياء ، ولكنه لا يستطيع أن يقول :

- لماذا وجدت الأشياء، أو ما هي الغاية من الوجود ..... ٢٩
- يصح القول : إن معظم الخطط التنموية في العالم الإسلامي  
لا تعكس أي اهتمام بالمسائل الروحية والأخلاقية ! ..... ٣١
- إن فقد مصدر الأخلاق لمطلقيته وتعاليه ، يجعلها تبدو هشة  
ومعلقة في الفراغ ، ومتفرقة إلى المعيار الموضوعي ..... ٣٢
- إن الأديبيات الاجتماعية الإسلامية تعلمّنا أنه لا يمكن الحصول  
على تقدم فردي حقيقي في وسط منها ..... ٣٧
- مما ترسّخ في الوعي الأوروبي الحديث أن الإنسان حصاد  
ما يعرفه ويتقنه ويلكه . وهذا هو السر في اندفاع الغرب في طريق  
الاكتشاف والتصنيع إلى أبعد حد ممكן ..... ٣٨
- انطلاقاً من الرؤية الغربية في تأليه (التقدم) تم إهمال كل الأثمان  
الاجتماعية والبيئية التي تدفعها البشرية من أجل الحصول عليه ..... ٤٠
- إن تحررنا من الخضوع للمقولات الشائعة عن التحضر والرقى  
والتقدم ، سيكون أول خطوة على طريق التصحيح والبناء ، وهذا ما  
 علينا أن نفعله ..... ٤٢
- لا يمكن ضبط الحاضر والاستفادة منه على نحو جيد إلا من خلال  
الضغط عليه بآمال مستقبلية ..... ٤٣
- من أهم سمات (المفكر) فهم طبائع الأشياء وجوهر العلاقات التي  
ترتبط بينها ، والمؤثرات التي تتبادلها ، مما يمكّنه من تقديم رؤى كافية ..... ٤٥
- جوهر التطور الجيد لا يقوم على التخلّي عن الثابت ، وإنما على  
توفير العلاقة الحية والخصبة التي تربط بينه وبين المتغير ..... ٤٦
- في خضم القرن العشرين قرن التقدم وغزو الفضاء ، ينفجر العنف  
في كل مكان نتيجة انتشار النموذج الفكري الغربي الذي يمجّد القسوة  
وأسبابها ..... ٤٩

- كل شيء اليوم بقانون: القتل والسلب والدعاوة... لكن دون أي  
قاعدة أخلاقية ..... ٥٠
- تعدد الحياة الحاضرة جعلت خبرات كثيرة من الناس - في كثير  
من الأحيان - غير كافية لإدراك طبيعة التحديات ، وإدارك ما تستحقه  
من استجابات ..... ٥٣
- يرى كثير من المفكرين أن ما كان يراه الناس من محاسن  
للانقياد الأعمى ما هو سوى محاسن زائفة ، وأن من حسن حظر رب  
الأسرة أن يجد في أسرته من يقول له (لا) ..... ٥٤
- إن جوهر الضرورات والقيود والتحديات ، لا يقوم في طبائع  
الأشياء بمقدار ما يقوم في نوعية علاقتنا بها . والواجب أن نفقة تلك  
العلاقة كي تكون استجاباتنا للتحديات مكافئة وراشدة ..... ٥٥
- نظام التجارة نظام غلاب بطبيعة . وتشهد خبرات عدة بأنه قادر  
على تطوير معظم جوانب الحياة ..... ٥٦
- عصرنا هذا عصر الارتحال والسفر والصفقات ، وصار كثير من  
الناس يتخفف من كل ما يقيد حركته . وفي الغرب هناك تحرر من  
الحياة الأسرية بسبب القيود التي تضعها على الحركة ..... ٥٧
- تعود إلى كل فرد في النهاية مسؤولية القرار بالعمل على أن  
يتقدم الإبداع على السلبية ، وال دائم على الزائل ، وللمحة الإنسانية  
على اقتناء الأشياء ..... ٥٨
- نتيجة للإفلات الروحي صار رفع مستوى المعيشة هدف الحياة  
الأكبر ، وصار التقدم الاقتصادي كبير أصنام العصر ..... ٥٩
- ليس ثمة أي مسوغ مقبول لانجراف المسلم في التسابق على  
إرواء حاجات الجسد ، ما دام يعتقد أن الآخرة هي دار العيش الحقيقي ... ٦١

\* \* \*

## الباب الثاني

### الصفحة

### الفكرة أو المقوله

- إن السعادة تبع من الداخل . أما الشعور بالرضا فإنه ينبع من خلال المقارنة مع الآخرين ..... ٦٦
- المسافات التي تفصل بين المسلمين في البلد الواحد تبتعد حيث يتم تبخير (الطبقة الوسطى) لصالح قلة من أصحاب الثروات وكثرة من المعدمين ..... ٦٧
- صار الإنسان يشعر أنه أسير لأشياء كثيرة ، وصار من الواجب عليه أن يبذل جهداً إضافياً من أجل تصليب إرادته ..... ٧١
- التغيير السريع قسم العالم إلى قسمين متمايزين : قسم ينظم شعراؤه الأشعار التي تتغنى بالأمجاد الوطنية ، وقسم يتغنى مثقفوه بالسياحة في عالم بلا حدود ..... ٧٣
- لدى كثير من الشعوب النامية شعور بالعدمية والعبث بسبب فقد العدالة وغياب القانون في ضبط الحياة العامة ..... ٧٤
- حين يبلغ اليأس من صلاح الأحوال مداه ، فإن المحروميين والمقهورين لا يبحثون عما يعيد لهم حقوقهم ، وإنما يندفعون إلى الأسلوب الذي يمكنهم من الحصول على قسم من (الكعكة) المنهوبة ..... ٧٤
- حين يكون المرء شريفاً في مجتمع تسوده السرقة فإن شرفه يصبح عقوبة له ؛ وقليل أولئك الذي يتحملون تلك العقوبة إلى ما لا نهاية ..... ٧٥

- مشكلة الوعي في هذه الأيام أن الواقع يتغير على نحو أعقد وأسرع من قدرته على استيعابه ..... ٧٨
- معظم الناس في الأرض يعيشون خارج عصرهم، ولا سيما الشعوب التي تستهلك متجاجات العصر دون المشاركة في إنتاجها ..... ٧٨
- بعض الذين يعيشون خارج العصر مكبلون بأوهام (المثالية) فهم يظنون أن ما يجري في الواقع قريب مما هو مستقر في الذهن من قيم ومُثل ..... ٧٩
- هناك من يتوهم أنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، وكلما فكر في عمل خُيَّل إليه أن الساحة مزدحمة، فالفرص دائمًا لغيره، وله التحسر على ما فات ! ..... ٨٠
- إن الذي الذي يتمسك بمبدأ قد يفوته بعض الربح في بعض الأحيان ، لكنه يربح ذاته وأخرته في كل حين ..... ٨٠
- إن المؤسسات الناجحة في زماننا تتسم بأنها تملك نظمًا قابلة للمراجعة والتجديد والتعديل على حين يفلح الذين يعيشون خارج عصرهم في نقد غيرهم ..... ٨١
- إن تحقيق المصلحة على حساب المبدأ يعد انتصاراً لـ الشهوة أو غرض آني ..... ٨٥
- يحتاج المسلم في أجل الاحتفاظ بحريته وحيويته إلى أن يحمل بين جوانحه روح الثورة ، والتأيي على القولبة ..... ٨٨
- لا شيء يحول دون التفوق المستمر كالنرجسية والإعجاب بالنفس ونزع إنجازاتنا من طبيعتها الزمنية لنجعلها شيئاً نهائياً ..... ٨٨
- حين يتتجاوز المرء في عمله حدود الواجب فإنه يشعر بالأنفة والرفاهية الروحية ..... ٨٩

- إن الامتداد يقتل الاتجاه، وقد تطاول الأمد على كثير من الناس  
 حتى نسوا هدف وجودهم، أو عاملوه معاملة الناسي أو المهمل ..... ٩٠
- كل هدف صغير هو وسيلة لهدف أكبر منه، وكل هدف كبير هو  
 غاية لهدف أصغر منه ..... ٩١
- الواجب أن نتكيف مع الظروف الصعبة - في حدود معينة -  
 وعوضاً عن أن نتخلى عن أهدافنا نجدد عزيمتنا ..... ٩٢
- السلوك المنطقي سلوك قائم على إدراك عميق للإمكانات  
 الشخصية والظروف المحيطة وفهم جيد بطبع الأشياء ومنطق تطورها .. ٩٤
- الخطوة الأولى في طريق النجاح هي الأهم، ثم يشكل التدرج  
 التراكمي في تحقيق النجاح نوعاً من الدعم للبواعث ..... ٩٥
- إن الناجحين في الحياة، لا يشكلون أكثر من (٥٪) من الناس  
 وأكثر الباقي من العاديين والمخففين ..... ٩٥
- إن الرتابة نوع من العدم، وإن الاستسلام للأخطاء نوع من  
 الخروج من المحيط الحي إلى محيط الجماد ..... ٩٨
- لا بد لنا من أن يفيد (تقييم) أنفسنا من جديد حتى لا نقع أسري  
 للمفاهيم المغلوطة والمشوهة التي كونناها عن أنفسنا ..... ٩٨
- هذه الدنيا دار ابتلاء وتنغيص، وكل جهودنا لتحسينها ستظل  
 ناقصة؛ إذ من غير الممكن أن نصل إلى حلول كاملة في وسط غير كامل .. ١٠٢
- ليس هناك ناجحون في هذه الحياة على نحو ظاهر لا يهتمون  
 بأوقاتهم ..... ١٠٢
- الإحساس بالمسافات الزمانية والمكانية متّج حضاري ..... ١٠٢
- الوقت لا يدار، وعندما نديره فإنما نديه طاقاتنا وأولوياتنا ..... ١٠٣

- العمل الشاق يؤدي إلى التعب . والعمل الذكي يؤدي إلى زيادة الإنتاجية ..... ١٠٦
- الرتابة مكرورة لأنها تقتل تفتح الروح والعقل ، ومع هذا فيمكن استخدام شيء منها استخداماً نافعاً ..... ١٠٧
- الوقت سيضيع من غير تحطيط واضح ، وسوف يجد المرء نفسه منجذباً إلى عمل الأشياء السهلة ..... ١٠٨
- إن من غير الممكن أن نوجد أمة أقوى من مجموع أفرادها؛ فالمجتمع القوي مكون أساساً من أفراد أكثرهم أقوياء . والمجتمع الضعيف مكون أساساً من أفراد أكثرهم ضعفاء ..... ١١٠
- أعمل ما هو ممكناً الآن ، ولا تنتظر تحسن الظروف ؛ فimbاسرة الممكن نفسها توسيع دائرة العمل ، وتخفف من مشكلاته ..... ١١١
- إن من شروط رفع كفاءة الأداء أن نتعلم كيف نؤجل رغباتنا ، ونصلب إراداتنا نحو القواطع والصوارف الكثيرة ..... ١١١
- في العالم النامي الكثير من الجهد مع قليل من المهارة ، وقليل من الوسائل الجيدة . والنتيجة : إنتاجية متواضعة ..... ١١٢
- مع أننا لا ندعى العصمة ، ولا تدعى لنا ، إلا أن أكثرنا يحاول أن يظهر دائماً بمظهر المعصوم ..... ١١٤
- الاعتراف بالمشكلة على ما هي دون محاولة طمسها أو تشويهها هو الخطوة الأولى على طريق العلاج ..... ١١٥
- تشخيص المشكلات ونحن في حالة خوف أو قلق يجعلنا نراها أكبر من حقيقتها ..... ١١٥
- من الأخطاء الشائعة لدى الشعوب والأفراد استسهال الحلول التي يتعلق جزء منها بالآخرين ..... ١١٧

- لنجعل من المشكلات والأزمات نقاط انطلاق جديد،  
ولنكتشف من خلالها قدراتنا الكامنة ..... ١١٨
- من خلال الأنشطة المؤطرة في سياق خطة وأهداف واضحة  
يمكن - فحسب - الانتقال مما نحن فيه إلى ما هو مرجو و Mayer .. ١١٨
- ينبغي أن نحتفظ بقدر من الحماسة والتعاطف مع برامجنا،  
لكن ذلك يكون وقت التنفيذ لا وقت التخطيط ..... ١١٩
- النجاح في تنفيذ ما هو أولى فعلاً يحتاج أن نفرق بين الأشياء  
المهمة والأشياء الملحة ..... ١٢٠
- السباقون لا يقعون أسرى لمعايير محیطهم الاجتماعي،  
ولا يتخذون من تقصیر المجتمع ذريعة للتقصیر؛ لأنهم يعتقدون أن  
المسؤولية أمام الله - تعالى - فردية ..... ١٢٣
- المتقاعسون يحملون مشاعر طفولية، تترجم دائماً إلى  
الاعتماد على الآخرين ..... ١٢٣
- إن التوازن الجيد في زمان الشح والندرة - يحتاج إلى أن نمتلك  
حسنة جديدة، تمكننا من الموازنة بين ما نكسب وما نخسر ..... ١٢٦
- بين السرعة والدقة علاقة جدلية: فكلما كنت سريعاً وجب  
عليك أن تكون دقيقاً أكثر. وكلما كنت دقيقاً أمكنك أن تكون أكثر سرعة ..... ١٢٧
- إذا شرحت فكرتك عشرين مرة، وفهمها الناس عنك تماماً كما  
تريد، فأنت محظوظ وبارع ..... ١٢٧
- أصبحت (اللغة) ناقلاً أشد قصوراً؛ لأنها لا تنمو على نحو  
مكافئ لما تعبّر عنه ..... ١٢٨
- الناس ذوو مطالب متناقضة، فهم يريدون الحصول على كل  
شيء دون أن يدفعوا أي شيء ..... ١٢٩

\* \* \*

## الباب الثالث

| الصفحة    | الفكرة أو المقوله                                                                                                       |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٣ ..... | - إن أداء النمو أمام التقدم الروحي والعقلاني ما زالت فسيحة؛ لأن ما تم منها ما زال محدوداً .....                         |
| ١٣٤ ..... | - تدل البحوث المتنوعة أن العقل البشري عملاق نائم، وأن ما تم استخدامه من إمكاناته لا يزيد على ١٪ .....                   |
| ١٣٦ ..... | - القرآن الكريم يركز على المضمون الفكري المكتسب باعتباره شيئاً قابلاً للنمو والتعديل .....                              |
| ١٣٦ ..... | - العقلانية، لا تستحوذ على الحياد والإطلاق، فهي نسبية لأن الثقافة التي تسهم في تكوينها متباعدة بين الأفراد والأمم ..... |
| ١٣٧ ..... | - إن بُنانا الفكرية، هي باعتبارِ ما انعكاس لما يجدّ من نظريات وأراء مبثوثة في مجالات الحياة المختلفة .....              |
| ١٣٧ ..... | - نحن بحاجة إلى أن نمتلك أعلى درجات اليقظة والحذر حتى نصون عقولنا من البرمجات الثقافية والبيئية الزائفة .....           |
| ١٤٠ ..... | - التجديد شاق على النفس؛ لأنه يتطلب التخلّي عن بعض المأثورات، كما يتطلب ضبطاً أكثر للنفس، والالتزام بتکاليف جديدة ..... |
| ١٤٠ ..... | - مفتاح معايشة التغيير المستمر، هو أن يكون بداخلنا (جوهر) يستعصي على التغيير .....                                      |
| ١٤٠ ..... | - حتى تتحلّ الأشياء في الواقع، فينبغي أن تتحلّ في الذهن أولاً، وتستقر في (اللاشعور) .....                               |

- عندما تنشأ مصاعب وأزمات جديدة، فإنها تتيح لنا المزيد من الفرص والاختيارات ..... ١٤٢
- من غير الممكن عزل الأفكار عن المشاعر، فبينها تأثير وتأثير وتكامل مستمر ..... ١٤٢
- خير طريق للخلاص من ضغوط الأفكار السيئة، هو أن نتبع طريقة (إغلاق الملفات) بعد أن تكون قد استخلصنا من مشكلات الماضي العبر والدروس المتاحة ..... ١٤٣
- ما من فكرة تدخل مضمار التطبيق، تستطيع أن تحافظ على ما كانت عليه قبلً من تحديد وتماسك ..... ١٤٤
- الأعمال العقلية المطردة، لا تؤدي بالضرورة إلى تقدم عقلاً نبي مطرد؛ فالنكوص والتراجع أمر مأثور في هذا الميدان ..... ١٤٤
- ليس المطلوب أن تصبح المحاكمة العقلية لدينا كاملة، وإنما المطلوب الاستمرار في فضح الممارسات الفكرية الخاطئة ..... ١٤٤
- ليس من المستغرب أن يعثر المرء على فكرة عظيمة في سيل من اللغو ..... ١٤٥
- نحن لا نفهم إلا ما نعرف؛ فإذا فهمنا كل ما نسمع، فهذا دليل على أن فائدتنا منه محدودة ..... ١٤٦
- علينا أن نتذكر دائمًا أن كثيরًا مما نسمعه، لا يعود أن يكون رأينا من الآراء ..... ١٤٦
- لو غُذِيَ الدماغ بعشرة أخبار كل ثانية طيلة حياته، فإنه لن يمتليء كلياً ..... ١٤٨
- إن الدماغ الخالي من المعلومات، يطرح طروحًا شكلية، ويكون الخيال لديه محدوداً ..... ١٥٠

- من أمارات (المرونة الذهنية) القدرة على تعرية الألفاظ مما تعلق بها من شوائب الاستعمال، والتأيي على القولبة والنماذج الجاهزة ..... ١٥١
- حين نتعامل مع أشياء ذات أوساط متدرجة، فإن وضع الموسى على المفصل يصبح أمراً تقديرياً اجتهادياً ..... ١٥١
- المهم دائماً لا ننساق خلف التشابه الظاهري الجزئي وننسى الفوارق العظيمة بين المتشابهات ..... ١٥٢
- مهمة الفلسفة، لاتتجسد في مدننا بالمعلومات، وإنما في زيادة شفافيةنا نحو الأشياء العامضة ..... ١٥٣
- إن المجتمع لا يمكن أن يكون في النهاية أقوى من مجموع أفراده ..... ١٥٣
- عكس ما يظن الناس فإن إتاحة فرصة للنقد، لا تزيد فيه، وإنما تخفف من حدته ..... ١٥٤
- ربما يكون النقد في أحسن أحواله، حين يدخل في علاقة جدلية مع الأعمال البنائية ..... ١٥٥
- لا بد من القول: إن الخط الفاصل بين الاندفاع الأحمق وبين التفكير الإيجابي هو خط ضيق جداً ..... ١٥٦
- إن التفكير الجيد، يحتاج إلى رعاية ومتابعة مستمرة؛ حتى لا يخرج عن مساره ..... ١٥٧
- معظم الناس يشعرون بالرضا عن حالتهم الفكرية؛ وهذا طبيعى؛ لأن الفكر الذي يقوم غيره على نحو خاطئ، يفعل ذلك مع نفسه ..... ١٥٩
- إن كثيراً من التعثر في حركتنا النهضوية، يعود إلى أننا لم نستطع اختراق الكثير من طرقنا وعاداتنا الفكرية ، التي ورثناها عن عهود الانحطاط ..... ١٦٠

- النمو جزء من طبيعة المشكلات ؟ ولذا فإن المستوى الفكري الذي يسود عند ولادة مشكلة ما يصبح بعد مدة غير كافية لمعالجة تلك المشكلة ..... ١٦٠
- إنسان القرن الحادى والعشرين مع أنه يتحدث باستفاضة عن العولمة والقرية الكونية إلا أن لديه انجذاباً هائلاً نحو الإقليمية والعنصرية والطائفية ! ..... ١٦١
- إن الضلال الذى ينشأ من وراء التفسيرات الخاطئة أعظم من الضلال الذى ينشأ من الكذب الصراح ..... ١٦٢
- حين يتتفوق إنسان في مجال ما ، فإنه يكون لنفسه (هالة) تدفع الآخرين إلى الثقة فيه في أمور خارجة عن اختصاصه وخبراته ..... ١٦٤
- كما أنه من السهل على المرء أن يتاجر بعملة زائفة ، فمن السهل أيضاً أن يتاجر بعض الناس ببعض الحقائق العلمية ..... ١٦٥
- إدراكنا للأشياء يتم عبر وسيط ثقافي ونفسي وفكري ؛ مما يجعله نسبياً ومسرياً بالخصوصية ..... ١٦٥
- إن تبدل الأحوال نحو الأسوأ ، لا ينشأ أساساً من تدهور البيئة ، ولا خراب العمران ، وإنما من تغير النفوس وانحطاطها ..... ١٧١
- إن قدرة الإنسان على الخروج عن الخطوط الغريزية لديه ، يحمله مسؤولية اختياراته ، ويوجب عليه تدعيم جهازه الداخلي ..... ١٧٢
- التحديات التي تواجه الأمم - كالتحديات التي تواجه الأفراد - هي دائماً داخلية ..... ١٧٢
- إن كل الحلول في الرؤية الإسلامية ، هي حلول تتم في الداخل أولاً ، ثم يتم الانطلاق نحو الخارج ..... ١٧٢
- كان التركيز في الماضي على تزكية النفس عن طريق قمعها

- وضبطها أكثر من التركيز على الثقة والاعتداد بها؛ وكان لذلك بعض  
النتائج السلبية ..... ١٧٣
- إن الشرك الأكبر والأصغر، وما يتولد عنهمما من رغبات  
ومقتضيات ، تشكل البداية لسلسلة من العلل النفسية والسلوكية .. ١٧٣
- حين يصبح (الإيمان) عبارة عن قناعة عقلية ، ويكتف عن توجيهه  
السلوك ، فإن حزمة من الأمراض النفسية تجتاح كيان المسلم ،  
وتعكر صفو حياته ..... ١٧٤
- من الملاحظ أن الذين يحسنون التفريق بين الأمراض النفسية ،  
 وبين المطالب العادلة للنفس والجسد قليلون ..... ١٧٥
- لن يستطيع أحد أن يزعم أنه تخلص من أمراضه النفسية ، وصار من  
حقه الأخلاقي إلى الراحة ؛ فلا راحة لمؤمن إلا بلقاء ربِّه ..... ١٧٥
- القلق منشط قوي للخيال إذا ما وُظِّف في العثور على بعض  
الحلول ، أو ارتياح بعض الآفاق الجديدة ..... ١٧٦
- كم سيكون مؤلماً حين يكتشف المرء بعد أن يقضي قسماً كبيراً من  
حياته أنه كان متشغلاً على الدوام بمتاعب لم تقع ، وخائفاً من أشياء  
وهنية ، لا وجود لها إلا في عقله ..... ١٧٧
- سيكون من المهم أن نشتت الواقع النفسي لما وقع أو لما يتوقع أن  
يقع ، قبل أن تشتبه حوادث الأيام والليالي ..... ١٧٧
- إن أهم مواردنا الوقت والطاقة المختزنة ؛ ومن السهل أن نهدى  
هذين الموردين العظيمين في أمور تافهة ..... ١٧٨
- عقل الكسلان بيت الشيطان ، والمقلقات تسيطر على الفارغين  
الذين لا يجدون ما يشغلون أنفسهم به ..... ١٧٨
- قد تدفع الثقة الزائدة بالنفس إلى بعض الأعمال الطائشة ، وبذلك

- فإنها تكون أول خطوة على طريق الإحباط ..... ١٨٣
- كثير من التقاليد الثقافية يدفع الناس إلى أن يظهروا واثقين بأنفسهم  
أكثر مما هم عليه في واقع الحال ..... ١٨٣
- الثقة بالنفس لا تولد ولادة صناعية، وإنما هي ثمرة النجاح في  
الحياة، ومظهر من مظاهر التوازن النفسي ..... ١٨٤
- الناس يثرون بالشخص على قدر ثقته بنفسه، ويرون الأشياء على  
النحو الذي يراها عليه الواثقون ..... ١٨٤
- وقوع الإنسان في الخطأ هو الأصل في مسیرته الحياتية، ولو حاول  
إنسان أن يرتكب نوعاً غير مسبوق من الحماقة أو الخطأ؛ فالغالب أنه  
لن يصل إلى ما يريد ..... ١٨٤
- إنه ما يُغلق باب حتى يفتح باب آخر، لكن قصورنا التربوي  
والثقافي يجعلنا نُشغل بالباب الذي أغلق عن الباب الذي فتح ..... ١٨٦
- إن عظماء الرجال ليسوا أولئك الذين يستسلمون لما أعدوه من  
أسباب، وإنما أولئك الذين يستمدون طاقتهم من (الغيب) عبر ثقتهم  
بعون الله وتوفيقه ..... ١٨٦
- إن المسلم لا يستسلم أبداً؛ لأنه حين تتقطع به الأسباب، يلجأ إلى  
مببّ الأسباب؛ سبحانه وتعالى ..... ١٨٧
- إن الإنسان ليس ضيلاً، لكنه كسول إلى حد بعيد ..... ١٨٧
- إن من المؤسف أن تضعف إرادة كثير من الناس في الوقت الذي  
تعاظم فيه قدراتهم ..... ١٨٧
- النظرة إلى الدنيا على أنها مر إلى الآخرة، قد تغيرت في البُنية  
العميقة لثقافتنا لدى معظم المسلمين؛ وهذا في حد ذاته مصدر  
لمشكلات كثيرة ..... ١٨٧

- إرادة الاستمرار والمثابرة، هي التي تجعلنا نرى كثيراً من الأشخاص الذين لا يملكون سوى قدرات متوسطة - يرأسون أعمالاً ناجحة ..... ١٨٩
- إنَّ في وسع الإنسان أن يحقق نجاحات كبيرة، إذا فعل الأشياء التي يعرف مقدماً أنه ينبغي أن يفعلها ..... ١٩٠
- إذا استطاع الإنسان الالتزام بالنشاطات التي أضافها إلى برنامجه، فإنه يكون قد دعَّ نفسه البطولة على نطاق ضيق ..... ١٩٠
- لنحاول دائماً أن نضفي على عاداتنا نكهة الإرادة الوعية؛ حتى لا نقع في فخ الرتابة التي هي عدو لدود للإرادة الحرة ..... ١٩١
- إن المثابرة وحسن إدارة الإمكانيات المحدودة أعظم أثراً في إيجاد الأشياء الجديدة من الومضات الذهنية أو الإمكانيات العقلية الفائقة ..... ١٩٢
- في الأحوال العادية والعادمة يجب أن يُحسِّم الصراع لصالح التوازن والاعتدال ..... ١٩٣
- سيكون من الضرر أن نحسِّم صراعاتنا الشخصية بعيداً عن بصيرتنا الداخلية بسبب الرضوخ لمكانة من نستشيرهم أو مركزهم ..... ١٩٤
- الوقت المملوء بالجدية والمهام، يقوّض مقدرتنا على التطور، ويضعف من استجابتنا للداعي ..... ١٩٥
- إن المهم دائماً، ليس أن نعمل كثيراً، وإنما أن ننتج كثيراً، وأن نحافظ مع العمل الكثيف على حيويتنا ..... ١٩٦
- الميل الشديد إلى أمر من الأمور - كالنفور الشديد منه - يشوش رؤيتنا للخيارات المتعلقة به ..... ١٩٧

\* \* \*

## الباب الرابع

الصفحة

الفكرة أو المقوله

- قد غادرت الروح المركز الحيوي الذي احتلته على مدار التاريخ ،  
ما أدى إلى هامشية الخطط والتنظيمات التي تدعم الجوانب  
الروحية والخلقية ..... ٢٠٥
- ليس بعيداً ذلك اليوم الذي تناقص فيه إمكانات النمو المادي ،  
ويرجع فيه إنسان العصر إلى الروح من جديد ، ولكن هل  
سيجد آنذاك شيئاً منها يتثبت به؟! ..... ٢٠٦
- القاعدة الروحية الأخلاقية ، هي التي تحمل الأثقال الناجمة عن  
الانتكاسات في مجالات الحياة المختلفة ..... ٢٠٦
- الجاذبية التي تتمتع بها القرون الإسلامية ، تتبع أساساً مما كان  
يسودها من قيم التقوى والنبل والصفاء والتضحية والتضامن الأهلي ،  
وليس من التفوق في العلوم والحروب والعمaran ..... ٢٠٦
- المجتمعات تُحكم بالمثل والقيم ؛ وليس بالعقوبات ، فالعقوبات  
لا تُنشئ مجتمعاً ، لكنها تحميه ..... ٢٠٦
- حين يصاب مجتمع ما بالسلل الأخلاقي يفقد فاعليته الفكرية  
والخلقية ، مع أن إمكاناته الحضارية قد تكون في نمو وتوسيع ..... ٢٠٧
- إن الإيمان العميق والمصحوب بالالتزام بالسلوك الإسلامي هو  
الضمانة الأساسية لاستمرار التألق الروحي الفطري والمكتسب ..... ٢٠٧
- إن مجمل الاستجابات الوجدانية والسلوكية لمحبوبات الله  
تعالى - هو الفيصل بين حقيقة حب الله وأدعائه ..... ٢٠٨

- إنَّ أَعْظَمَ الْمُعَارِكَ يَتَمُّ خَوْضُهَا فِي حَجَرَاتٍ صَامِتَةٍ دَاخِلَ الرُّوحِ ،  
وَهُنَاكَ تُصْنَعُ الْإِنْتِصَارَاتُ، كَمَا تَقْعُدُ الْهَزَائِمُ الْكَبْرِيُّ ..... ٢٠٨
- إنَّ التَّمْسِكَ بِالسُّنَّةِ يَعْنِي أَنْ يَحْيَا الْمُسْلِمُ دَائِمًا فِي حَالَةِ مِنَ الْوَعْيِ  
الْدَّاخِلِيِّ وَضَبْطِ النَّفْسِ ..... ٢٠٩
- لَيْسَ هُنَاكَ أُمَّةٌ تَعْمَدُ إِلَى تَدْمِيرِ الْبَنِيةِ الْخَلُقِيَّةِ لِدِيهَا، لَكِنْ مُعَظَّمُ  
الْأَمَمِ قَدْ تَفْعَلُ ذَلِكَ خَلَالَ عَمَلِهَا عَلَى تَحْقِيقِ بَعْضِ مَتَّلِبَاتِهَا دُونَ  
دُونِ وَعِيٍّ أَوْ إِدْرَاكٍ لِذَلِكِ ..... ٢١٠
- إِنَّ كُلَّ مَبْدَأً أَوْ هَدْفَ، لَا يَتَحْقِقُ، يَتَحَوَّلُ إِلَى شَعَارٍ، ثُمَّ إِلَى نَوْعٍ  
مِنَ الْلُّغَوِ ..... ٢١٠
- لَيْسَ لِدِينِنَا تَقَالِيدٌ ثَقَافِيَّةٌ رَاسِخَةٌ، تَمْجَدُ الْعَمَلَ الصَّامِتَ؛ وَلَذَا  
فَالْوَجَاهَةُ عَنْدَنَا دَائِمًا لِمَنْ يَحْسُنُ تَشْقِيقَ الْكَلَامِ ..... ٢١١
- إِنَّ مَظَاهِرَ التَّحْضُورِ الْمُخْتَلِفَةِ، مَا هِيَ إِلَّا قَشْرَةُ رَقِيقَةٍ، تَكْمِنُ تَحْتَهَا  
رُوحٌ وَحْشٌ كَاسِرٌ يَنْتَظِرُ الفَرْصَةَ لِلْوَثُوبِ ..... ٢١١
- إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَعْرَضُونَ سَمْعَةَ الإِسْلَامِ الدُّولِيَّةَ لِلْخَطَرِ مِنْ  
خَلَالِ الصُّورِ الشَّائِئَةِ الَّتِي يَتَبَحَّونَهَا لِوَسَائِلِ الْإِعْلَامِ الْعَالَمِيَّةِ دُونَ  
أَيِّ إِحْسَانٍ بِالْمَسْؤُلِيَّةِ! ..... ٢١٢
- إِنَّ الَّذِي يَنْظَرُ فِي سِيرِ الْعَظِيمَاءِ يَجِدُ أَنَّهُمْ دَائِمًا يَمْلِكُونَ طَاقَةً  
كَبِيرَى عَلَى التَّأْيِيِّ وَالتَّمْنَعِ عَلَى الْانْجِرَافِ فِي التَّيَارِ ..... ٢١٣
- إِنَّ (الْحُرْيَةِ) لَيْسَ ذَاتَ بَنِيَّةٍ ثُورِيَّةٍ، وَإِنَّمَا هِيَ ثَمَرَةُ النَّضِيجِ الْبَطِيءِ  
الَّذِي نَحْرَزُهُ عَلَى الصُّعُدِ الْمُخْتَلِفَةِ ..... ٢١٣
- الْإِنْتِصَارَاتُ وَالْهَزَائِمُ تَظَلُّ هَامِشِيَّةً مَا لَمْ تَعْمَقْ مَدْلُولَاتُهَا فِي  
نَفْوِنَا وَأَخْلَاقِنَا وَعَلَاقَاتِنَا ..... ٢١٤
- إِنَّ دُخُولَ الْأَخْلَاقِ الْإِنْسَانِيَّةِ فِي دُورَاتِ كَالدُورَاتِ الْإِقْتَصَادِيَّةِ فِيهِ  
الْكَثِيرُ مِنَ الْمَهَانَةِ لِوَعِيِ النَّاسِ وَكَرَامَتِهِمْ ..... ٢١٤

- إن العادات الفكرية تسهل عمل العقل، لكنها في الوقت نفسه تضع على مداركنا ما يشبه الغشاوة، فلا نرى الأفق الممتد، والإمكانات الكامنة ..... ٢١٨
- إهمال الأشياء التافهة، يحولها إلى أشياء مهمة ..... ٢١٩
- يفر الناس من التفكير في القضايا الكبرى، لأن ذلك قد يتضمن في النهاية اتخاذ قرارات كبيرة تقتضي الكثير من التغيير في نمط الحياة الخاصة ..... ٢٢٢
- إذا لم نمارس دور القائد في حياتنا الخاصة، فقد تصبح أنشطتنا المحمومة نوعاً من الجهاد في غير عدو ..... ٢٢٣
- الشعور بالواجب التزام تشعر به ذات حرة، تلزم نفسها بنفسها؛ وأكثر الناس شعوراً بالحرية أكثرهم شعوراً بالواجبات الحضارية ..... ٢٢٤
- ضعف الشعور بالواجب يتولد عنه تلقائياً ضعف الشعور بالمسؤولية، الذي يتولد عنه أيضاً شعور عميق بالتفاهة والفراغ ..... ٢٢٥
- إن الإنسان يكون إنساناً بقدر ما يرتاع لفارق بين ما هو كائن، وبين ما يجب أن يكون ..... ٢٢٥
- بعض الناس يظن أن الاهتمام بالبعد الجسدي لا يعدو أن يكون شكلاً من أشكال الانغماس في المادة أو هو استثمار في مشروع خاسر؛ لأن الموت نهاية الجميع! ..... ٢٢٨
- إن الذي يغلب على حسه ووعيه أن الحياة الدنيا، هي كل شيء، فإنه في الغالب سوف يهزم أمام رغبات الجسد؛ لأن غير ذلك قد يجدون غير ذي معنى ..... ٢٢٩
- إن تلبية حاجات الجسم وصيانته، تخرج المرء من أفق المثالية، والانزal عن الواقع ليصبح مركز دمج بين المثالية والواقعية ..... ٢٣١
- الملتم بآداب الشريعة يربح مرتين: رضوان الله - تعالى - أو لا

- ٢٣٢ ..... وصلاح وضعيته العامة ثانياً - إن انتشار مرض (الإيدز) كشف النقاب عن الحملة المترابطة التي يقوم بها الزنا، واللواء، وشرب الخمر، وتناول المخدرات.
- ٢٣٣ ..... لإبادة الجنس البشري - إن الحضارة الحديثة نزعت من البشر من الإنسانية على مقدار ما زرعت فيهم من البهيمية والوحشية .
- ٢٣٤ ..... ٢٣٥ ..... كثرة المتخمين، وكثرة الجياع في أمّة الإسلام، دليل وجود خلل ثقافي وسلوكي، ولا بد من استعادة التوازن في ذلك .
- ٢٣٦ ..... إن البدانة هي مصدر لسلسلة من الأمراض الخطيرة؛ لذا فإن الطبع الحديث قد حث على التخلص منها ، كما ذكرها السلف والحكماء من قبل .
- ٢٤٠ ..... لا يصح لنا أن ننسى أن كل المكاسب والخسائر في هذه الدنيا مؤقتة وزائلة هي وأصحابها .
- ٢٤١ ..... إن تنشيط الجسم، ورفع كفاءة أجهزته المختلفة، لن تكون أبداً مجانية ، وقاعدة: «لا فائدة بدون ألم» قاعدة عامة في كل مجالات الحياة .
- ٢٤٣ ..... إن المال قد غدا محور الحياة الحديثة أكثر من أي وقت مضى ، وذلك نتيجة طبيعية لتهميشه كثير من الأنشطة الروحية والأدبية .
- ٢٤٥ ..... إن فضل الغني على الفقير ، وفضل الفقير على الغني ، يظل متوقفاً على مسلك كل منهم تجاه الحالة التي هو فيها .
- ٢٤٥ ..... لن يكون على مستوى الأمة مجال للمقارنة بين الغنى والفقير ؛ حيث إن الفقر يعطّل عمل كثير من المؤسسات التربوية والاجتماعية والتي لاتنهض من غير المال .
- إن ظاهرة الفقر المنتشرة في العالم الإسلامي ، تعود إلى الكسل

|                                                                                                                                                               |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| وسوء التوزيع والظلم والفساد الإداري بالإضافة إلى اختلاط بعض المفاهيم ..... ٢٤٧                                                                                |  |
| - إنَّ كثيرًا من المسلمين خلطوا بين ما أراده الله مِنَا، وما أراده الله بنا .. ٢٤٧                                                                            |  |
| - إنَّ المنطلقات النظرية، ترسم الطريق، وتسهل العمل، لكنها لا توجِّد العمل نفسه، وإنما توجِّدُ الأساليب والأدوات والبرامج التي نوظفها في سبيل تحقيقه ..... ٢٤٩ |  |
| - لا يكون المتدين الحق شخصاً عادياً، فطبعية التدين، تقتضي دائمًا التفوق ..... ٢٥٠                                                                             |  |
| - التقدُّم العلمي، يتبع فرصةً للعمل تحتاج إلى التنظيم والإدارة أكثر من حاجتها إلى المال ..... ٢٥١                                                             |  |
| - لا يحسن العلم نوعية الحياة ما لم يُترجم إلى تطبيقات عملية، وهذا ما ينجبه اللقاء السعيد بين العلوم النظرية والممارسات المهنية والتقنية ..... ٢٥٢             |  |
| - لا يمكن أن يكون هناك مجتمع أقوى من مجموع أفراده؛ ولذا فالنهوض بالذات هو مساهمة مقدرة في نهوض الأمة ..... ٢٥٤                                                |  |
| - الإنسان الإيجابي الفعال، يكتشف جوانب النفع الخفية للأشياء وهذا يجعله يسبق غيره ..... ٢٥٤                                                                    |  |
| - كلما كانت الإمكانيات محدودة، والموارد شحيحة احتجنا إلى براعة أكثر في إدارتها ..... ٢٥٦                                                                      |  |
| - حين تولد الفكرة، وتدعم بدراسة جدوى عقلانية وعلمية، فإن المال لا يغدو مشكلة حيث ينهال المستثمرون على صاحبها ..... ٢٥٧                                        |  |
| - مصير البشرية متوقف على عدد محدود من الأمور، أهمها علاقة الناس بخالقهم - جلَّ وعلا - ثم علاقتهم بعضهم مع بعض ..... ٢٥٧                                       |  |

\* \* \*

## الباب الخامس

| الصفحة    | الفكرة أو المقوله                                                                                                                         |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٦١ ..... | - إن تأثير الآخرين في حياتنا، هو أكبر عادةً ممانعترف به .....                                                                             |
| ٢٦١ ..... | - إنَّ كثيراً من مفردات الطبيعة الإنسانية، لا يورث عن الآباء، وإنما هو ميراث على كل واحد أن يستعيده بنفسه .....                           |
| ٢٦٢ ..... | - الذات الإنسانية ذات مشتَّتَة بين الخصوصية المركزة وبين الاعتماد على الآخرين .....                                                       |
| ٢٦٢ ..... | - كلما ازداد نضج الإنسان، وأراد أن يوسع نشاطه، وجد أن حاجته للآخرين صارت أعظم .....                                                       |
| ٢٦٢ ..... | - إن العالم المعرفي المشترك الذي توجده الحوارات بين الأزواج والأصدقاء، هو الذي ينتمي البصيرة الاجتماعية والثقافية لدى المشتركين فيه ..... |
| ٢٦٢ ..... | - إن الدعم الاجتماعي الجيد، يولّد مشاعر إيجابية قادرة على كف الاكتئاب .....                                                               |
| ٢٦٧ ..... | - إن اللبنات الهشة، لن تشَكَّل في النهاية سوى جدار هش .....                                                                               |
| ٢٦٨ ..... | - حين ننظر إلى العلاقات الاجتماعية على أنها موارد للنمو الشخصي فإننا لا نجد بُدًّا من إقامتها على أسس عقدية ومنهجية قواسم مشتركة .....    |
| ٢٦٨ ..... | - إن الشخص الفاسد يشوش رؤية الناس لـ(النواة) الأخلاقية التي يجب أن تتشَكَّل حولها مفاهيم التواصل الاجتماعي .....                          |
| ٢٦٩ ..... | - إن الكبر يولّد التوتر المرضي لدى صاحبه، ولدى المجتمع الذي يعيش فيه .....                                                                |

- إن المتواضع يستطيع أن يجذب من هم أكثر منه تفوقاً، وذلك  
مكافأة مجزية له ..... ٢٦٩
- خلق الرحمة، يتجاوز الحقوق والواجبات والعقود إلى النبل  
والشهامة والمروعة ..... ٢٧٠
- التخلف الحضاري، يفكك الروح الجماعية، ويقتل روح  
المبادرة؛ حيث ينتظر كل واحد من الناس غيره، ليكون البادئ ..... ٢٧٢
- إن أهم سمات العظماء في كل الأمم أنهم يدركون الوضعية التي  
ينبغى أن تصل إليها مجتمعاتهم، ويحاولون الإسهام في بلوغها ..... ٢٧٢
- تعني الشفافية القدرة على استكناه الاتجاه الذهني للآخرين،  
وتحسس مشاعرهم تجاه الأحداث والأشياء المختلفة ..... ٢٧٣
- إن تلهف الفرد على التقدير والاحترام، يعد محركاً جوهرياً لكثير  
من أنشطته ..... ٢٧٣
- الفضيلة دائماً شيء بين رذيلتين، والشيء إذا تجاوز حده انقلب  
إلى ضده ..... ٢٧٤
- من اللباقة لا نزعج الناس بمشكلاتنا الخاصة؛ حيث إن عندهم من  
ال المشكلات ما يكفيهم ..... ٢٧٤
- المشاعر الطيبة ثمرات للإحسان وحسن التعامل، وليس أشياء  
يجب أن تخضع لها ..... ٢٧٦
- إذا استطعنا أن نُخضع مشاعرنا لتفكيرنا وواجباتنا، فإن فصلاً  
جديداً رائعاً يمكن أن يبدأ في حياة كل واحد منا ..... ٢٧٧
- إن الناس كثيراً ما يثرون بالشخص على مقدار ما يثق هو بنفسه ..... ٢٨٠
- لا يثق الناس في شخص، لا يستطيعون التنبؤ بسلوكه وموافقه ..... ٢٨٠
- الجدارة بالثقة شيء يشعه مجمل الشخصية، أكثر مما تشرحه  
الأقوال ..... ٢٨١

- إن الذين يتكتمون على ما لا ينبغي التكتم عليه، يجعلون من أنفسهم محاور للتقولات والشائعات ..... ٢٨٢
- كل تقنيات إحداث الألفة والانسجام تتمحور حول تعظيم القواسم المشتركة ، وإيجاد أوجه التشابه بين الذين يسعون إلى التالف ..... ٢٨٣
- مهما كانت جهودنا متميزة ، فإنه ستظل هناك مسافة بين ما ننظر له ، وبين ما يتجسد في واقعنا العملي ..... ٢٨٥
- الفجوة بين ما هو كائن ، وما ينبغي أن يكون ، هي التي تعطي المشروعية للنقد ..... ٢٨٥
- يجب أن نعرف أن لدينا ميلاً غريزية لحب المديح والنفور من النصح والنقد ..... ٢٨٥
- لا ينبغي في أي حال من الأحوال أن نفهم من يعتقدنا أنه مخطئ في كل ما قاله ..... ٢٨٧
- إن الناقد إن لم يصب في مضمون ما قاله ، فقد أصاب في تحفذه للإصلاح ومقاومة الاعوجاج ..... ٢٨٧
- ليس من المبالغ فيه أن نعد الإخفاق في الاتصال بالأ الآخرين ، أحد أوبئة حياتنا المعاصرة ..... ٢٨٩
- طالما كانت المصادفة مصدر ألبث الدفء في القلوب ..... ٢٩١
- البلاغة : أن نستخدم أسلوباً يناسب السامع ، وتنسجم كلماته مع معانيه ..... ٢٩٣
- يعتبر الناس التأثير في الآخرين جزءاً من تحقيق وجودهم المعنوي .. ٢٩٧
- كثيراً ما يكون الفارق بين المتحدث الناجح والمخفق هو الحرص على تجويد الخطاب وإتقانه ..... ٢٩٧
- يولد الإنسان صارخاً ، ثم يتعلم الكلام ، ويميل الطفل إلى الإثار من اللغو ، ثم يتعلم الإنصات ..... ٣٠١

- على حين نجد كثيرين، يحرصون على تعلم تنمية الكلام؛ فقلما  
نجد من يحرص على تعلم الإنصات ..... ٣٠١
- حين نستمع إلى شخص يتحدث ، فإننا نحاول فهمه من خلال  
عاداتنا وإطارنا المرجعي ، مع أن الفهم الدقيق ، يتطلب أن ندخل  
إلى عالمه الشخصي ..... ٣٠٣
- علينا أن نتعلم كيف نحذف من حديث الذين يبالغون كلماتٍ من  
نحو: (عظيم جداً) و(كثير جداً) و(قريب جداً)؛ حيث إن هذه العبارات  
غير ذات معنى في واقع الأمر ..... ٣٠٤
- مهما كانت علاقتنا بالآخرين عقلانية ومقننة؛ فإننا لا نستطيع  
عزلها عن تأثير العواطف والانفعالات ..... ٣٠٨
- إن ضعف العاطفة في العلاقات الاجتماعية ، لا يسمح بالاندماج  
الذهني والشعوري ، كما لا يسمح بملامسة آفاق الخبرة الإنسانية  
العميقة لدى أصحاب تلك العلاقات ..... ٣٠٨
- الأعمال الروحية والعلاقات العاطفية ، تميل بطبعها إلى التطرف  
الذي يترتب عليه التذبذب ، ولذا فيجب تأطيرها دائمًا بإطار عقلي ..... ٣٠٩
- إن الذين يفقدون معنى الصدقة الحميمة في حياتهم ، يتعرضون  
لأعظم الصعاب والمشاق على نحو صامت ..... ٣١٠
- الترفع على الإخوان بسبب ما يجده من أحوال ، دليل على رداءة  
الطبع ..... ٣١٣
- ليكن شعارنا: (نناقش ، وننقد ، ولكن في ظل صدقة حميمة) ..... ٣١٦
- إذا أردنا لأفكارنا أن تنتشر ، فعلينا أن نجعل الآخرين ، يشعرون  
أنها أفكارهم ..... ٣١٦
- إذا أردت مزيداً من الأعداء ، فتميّز على أصدقائك ..... ٣١٦
- لنسخرج النبل الذي في نفوس الآخرين من خلال الثناء على  
جهودهم وأعمالهم ..... ٣١٧

- مضي الحياة الزوجية على نمط واحد، يؤدي إلى السأم، ويصلب الأحساس ..... ٣١٧
- على كل واحد من الزوجين أن يلقي في روع الآخر أن إمكانات التغيير موجودة، وأن التكيف والصبر ليس هما الحل الوحيد ..... ٣١٧
- جوهر العلاقة بين الرجل والمرأة، لا يقوم على التشابه، وإنما على التباين، والغفلة عن هذا، سبب الكثير من المشكلات الأسرية ..... ٣١٨
- التفاصيل الصغيرة في الحياة الزوجية، ليست صغيرة؛ فتضخم الأشياء التافهة، شيء دارج جداً في البيوت ..... ٣١٩
- سلسلة المعقولات لدى الرجل مختلفة عنها لدى المرأة، وهذا يجعل كثيراً من النقاش بينهما لا يأتي بأي نتيجة ..... ٣١٩
- الانسحاب من النقاش، وإشعار أحد الطرفين للآخر، أن لافائدة ترجى منه، من أكثر أسباب وقوع الطلاق شيوعاً ..... ٣١٩
- يغلب على النساء حب الاستهلاك؛ ولذا فإن ترفه الرجل لأسرته، يحل الكثير من المشكلات ..... ٣٢٠
- إن أي منح للثقة يجب أن يتم في إطار من التنظيم والترتيب المعتمد ..... ٣٢١
- إن على من يمنحك الثقة أن ينظر إلى المخاطر التي تترتب على ذلك أكثر من نظره إلى أهلية من يضع ثقته فيه ..... ٣٢٢
- حتى تستمر علاقاتنا، فإنه يجب بناؤها على التكافؤ ..... ٣٢٣
- لا بد أن ننكر من خلال عقلية (الوفرة) والاعتقاد بأن هناك ما يكفي الجميع ..... ٣٢٥
- من المهم لاستمرار علاقاتنا وصفائها أن يعرف كل واحد منا ما يمكنه أن يحصل عليه من وراء تلك العلاقات ..... ٣٢٦
- الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، من أكبر حقائق هذا الوجود ..... ٣٢٩

- إن علينا أن ندرك أن الناس لا يرون الأشياء على ماهي عليه، وإنما يرونها عبر نظارات وأغشية من ثقافتهم واهتماماتهم ومصالحهم ..... ٣٢٩
- تنوع ما هو متاح، جعل الأشياء التي تُرضي الجميع قليلة، وبذلك تم فتح مجالات جديدة للاختلاف ..... ٣٣٠
- حين يعني إنسان ما من انخفاض معنوياته، أو من شعوره بعدم الأمان ، فإنه يفسّر كل نقد موجّه إليه على أنه نقد شخصي له ..... ٣٣١
- من وسائل تجنب الاختلاف ، تقليل الاعتماد على الآخرين ، وما نتوقعه منهم ..... ٣٣١
- لنبحث دائمًا عن الحلول بدل أن يكون دأبنا إلقاء اللوم على الآخرين ..... ٣٣٢
- الباطل الملتبس بالحق ، والحق الملتبس بالباطل هما مصدر أكثر النزاعات بين الناس ..... ٣٣٣

\* \* \*

## فَهْرِسُ الْمُوْضُعَاتِ

| الصفحة                | الموضوع                                         |
|-----------------------|-------------------------------------------------|
| ٥                     | مقدمة .....                                     |
| الباب الأول           |                                                 |
| عصرنا وملامحه وأوضاعه |                                                 |
| ٩                     | الفصل الأول- هل يعيش العالم عصراً واحداً؟ ..... |
| ١٢                    | نحن والغرب .....                                |
| ٢١                    | الفصل الثاني- قيم ومفاهيم وأوضاع سائدة .....    |
| ٢٣                    | أولاً- من التفاؤل إلى العدمية .....             |
| ٢٦                    | ثانياً- ضياع الهدف النهائي .....                |
| ٣١                    | ثالثاً- التأزم الخلقي .....                     |
| ٣٨                    | رابعاً- تقدم بلا حدود .....                     |
| ٤٢                    | خامساً- تغير في المفاهيم .....                  |
| ٤٨                    | سادساً- العنف وإرادة القوة .....                |
| ٥١                    | سابعاً- التحدى والاستجابة .....                 |
| ٥٦                    | ثامناً- انتشار نظام التجارة .....               |
| ٥٩                    | تاسعاً- جنون الاستهلاك .....                    |

## الباب الثاني العيش في الزمان الصعب

|                                                    |    |
|----------------------------------------------------|----|
| الفصل الأول - عصر العيش الصعب .....                | ٦٥ |
| - لماذا زماننا صعب؟ .....                          | ٧٠ |
| - انتقال مركز السيطرة من الإنسان إلى الأشياء ..... | ٧١ |
| - صيرورة كثيرة من الضروريات كماليات .....          | ٧٢ |
| - الحاجة إلى مزيد من المهارة .....                 | ٧٢ |
| - تغيرات سريعة قسمت شعوب العالم .....              | ٧٢ |
| - زيادة السأم من الحياة وانتشار الجرائم .....      | ٧٣ |
| - اليأس من صلاح الأحوال .....                      | ٧٤ |
| - تدهور الحياة البيئية .....                       | ٧٥ |
| الفصل الثاني - العيش خارج العصر .....              | ٧٧ |
| * مدخل .....                                       | ٧٧ |
| * سمات الذين يعيشون خارج العصر .....               | ٧٨ |
| ١ - التكبيل بالأوهام .....                         | ٧٩ |
| ٢ - التخفف من القيود الأخلاقية .....               | ٨٠ |
| ٣ - التشتبث بين الماضي والمستقبل .....             | ٨٠ |
| ٤ - فقد المبادرة الشخصية .....                     | ٨١ |
| ٥ - الإعراض عن النقد الذاتي .....                  | ٨١ |
| ٦ - عدم الاهتمام بالوقت .....                      | ٨٢ |
| ٧ - الإهمال والفووضى .....                         | ٨٢ |

|                                                             |                  |
|-------------------------------------------------------------|------------------|
| <b>الفصل الثالث - نموذج المسلم المعاصر .....</b>            | <b>٨٣ .....</b>  |
| ١- توجيهه جميع المناوشط نحو الغاية العليا .....             | ٨٤ .....         |
| ٢- عدم المساومة على المبدأ .....                            | ٨٥ .....         |
| ٣- المحافظة على الصورة الكلية .....                         | ٨٦ .....         |
| ٤- التحرر الدائم .....                                      | ٨٧ .....         |
| ٥- التفوق على الذات .....                                   | ٨٨ .....         |
| ٦- الشعور بالتألق .....                                     | ٨٩ .....         |
| ٧- وضوح الهدف .....                                         | ٩٠ .....         |
| ٨- نحو الهدف .....                                          | ٩٠ .....         |
| ٩- السلوك المنطقي .....                                     | ٩٤ .....         |
| ١٠- الحرص على النجاح مهما يكن صغيراً .....                  | ٩٥ .....         |
| ١١- الوضع الإيجابي .....                                    | ٩٧ .....         |
| ١٢- التقييم الذاتي .....                                    | ٩٨ .....         |
| <b>الفصل الرابع - قضايا عامة .....</b>                      | <b>١٠١ .....</b> |
| <b>أولاً - المدينة الفاضلة وهم .....</b>                    | <b>١٠١ .....</b> |
| <b>ثانياً - إدارة الوقت .....</b>                           | <b>١٠٢ .....</b> |
| ● <b>لماذا يضيع الوقت .....</b>                             | <b>١٠٣ .....</b> |
| ● <b>مبادئ وأليات في الاستفادة من الوقت .....</b>           | <b>١٠٦ .....</b> |
| <b>ثالثاً - تحسين الإنتاجية .....</b>                       | <b>١٠٩ .....</b> |
| ● <b>العوامل المؤثرة في الإنتاجية - مبادئ تحسينها .....</b> | <b>١١١ .....</b> |
| <b>رابعاً - مواجهة المشكلات .....</b>                       | <b>١١٤ .....</b> |

|                                       |     |
|---------------------------------------|-----|
| خامساً_الاهتمام بالمستقبل .....       | ١١٨ |
| ● أفكار تساعد على رسم خطة شخصية ..... | ١١٨ |
| سادساً_السعادة والرضا .....           | ١٢١ |
| ● مصدر الشعور بالسعادة .....          | ١٢١ |
| ● مصدر الإحساس بالرضا .....           | ١٢٢ |
| سابعاً_السبق والتقاعس .....           | ١٢٣ |
| ● سمات السباقين والمتقاعسين .....     | ١٢٣ |
| ثامناً_لكل شيء ثمن .....              | ١٢٦ |
| تاسعاً_الدقة .....                    | ١٢٧ |
| عاشرأً_مطالب متناقضة .....            | ١٢٩ |

### الباب الثالث

#### العيش في الزمان الصعب البعد العقلي والبعد النفسي

|                                       |     |
|---------------------------------------|-----|
| الفصل الأول_البعد العقلي .....        | ١٣٣ |
| العقل وأهميته المتزايدة .....         | ١٣٣ |
| العقل : شكل ومضمون .....              | ١٣٥ |
| العقلانية .....                       | ١٣٦ |
| الفصل الثاني_تجديد البعد العقلي ..... | ١٣٩ |
| ١-شروط للتجديد .....                  | ١٣٩ |
| ٢-استخدام العلاج الإدراكي .....       | ١٤١ |
| ٣-النظرة المتمعة .....                | ١٤٣ |

|                                                |            |
|------------------------------------------------|------------|
| ٤- الاستماع الجيد .....                        | ١٤٥        |
| ٥- تنشيط الذاكرة .....                         | ١٤٨        |
| ٦- المرونة الذهنية .....                       | ١٥٠        |
| ٧- تحسين التفكير عن طريق القبعات الست .....    | ١٥٤        |
| <b>الفصل الثالث- التفكير المعوج .....</b>      | <b>١٥٩</b> |
| ١- إصدار الأحكام المسبقة .....                 | ١٦٠        |
| ٢- سوء التعامل مع المعلومات غير الملائمة ..... | ١٦١        |
| ٣- الضلال في تفسير الظواهر .....               | ١٦٢        |
| ٤- تأثير الانطباعات الأولى .....               | ١٦٣        |
| ٥- تأثير الهالة .....                          | ١٦٤        |
| ٦- المبالغة .....                              | ١٦٥        |
| ٧- القراءات القاصرة .....                      | ١٦٧        |
| <b>الفصل الرابع- البعد النفسي .....</b>        | <b>١٧١</b> |
| تجديد البعد النفسي: .....                      | ١٧١        |
| ١- تخلص النفس من أمراضها .....                 | ١٧٣        |
| ٢- تخفيف القلق .....                           | ١٧٦        |
| ٣- تخلص من الاكتئاب .....                      | ١٧٩        |
| ٤- الثقة بالنفس واحترامها .....                | ١٨٢        |
| ٥- الإرادة الصلبة .....                        | ١٨٧        |
| ٦- حسم الصراع الداخلي .....                    | ١٩٢        |
| ٧- كافئ نفسك .....                             | ١٩٤        |
| ٨- السيطرة على الانفعالات .....                | ١٩٦        |

**الباب الرابع**  
**العيش في الزمان الصعب**  
**البعد الخلقي والبعد البدني وإدارة شؤون العيش**

|                                         |     |
|-----------------------------------------|-----|
| الفصل الأول - تجديد البعد الخلقي .....  | ٢٠٥ |
| * القاعدة الروحية الخلقية .....         | ٢٠٥ |
| * خلق وسلوك جديدان: .....               | ٢٠٨ |
| ١ - التمسك بالسنة .....                 | ٢٠٩ |
| ٢ - تجسيد المبادئ الأخلاقية .....       | ٢١٠ |
| ٣ - نحو أخلاق شفيفة .....               | ٢١١ |
| ٤ - التأبى الخلقي .....                 | ٢١٣ |
| ٥ - لياقة خلقية .....                   | ٢١٤ |
| أ - إغناء الحياة العامة .....           | ٢١٤ |
| ب - فضيلة الاهتمام .....                | ٢١٥ |
| ج - حُلُق التسامح .....                 | ٢١٧ |
| ٦ - اكتساب عادات جديدة: .....           | ٢١٨ |
| أ - التخلص من التسويف .....             | ٢١٩ |
| ب - الخروج من دائرة الكلالة .....       | ٢٢٠ |
| ج - الانهماك في الأعمال الصغيرة .....   | ٢٢٢ |
| ٧ - الشعور بالواجب .....                | ٢٢٤ |
| الفصل الثاني - تجديد البعد البدني ..... | ٢٢٧ |
| * تحديات جديدة .....                    | ٢٢٧ |

|                                                  |            |
|--------------------------------------------------|------------|
| * قواعد في حفظ الصحة العامة: . . . . .           | ٢٢٩        |
| ١- النظرة إلى وضعية الحياة الدنيا . . . . .      | ٢٢٩        |
| ٢- التوازن . . . . .                             | ٢٣٠        |
| ٣- توجيهات شرعية: . . . . .                      | ٢٣١        |
| أ- أكل الطيبات باعتدال . . . . .                 | ٢٣١        |
| ب- التداوي . . . . .                             | ٢٣١        |
| ج- الامتناع عن المحرمات . . . . .                | ٢٣٢        |
| د- النظافة . . . . .                             | ٢٣٤        |
| ٤- الغذاء المتوازن . . . . .                     | ٢٣٥        |
| ٥- التخلص من البدانة . . . . .                   | ٢٣٦        |
| ٦- الإقلاع عن التدخين . . . . .                  | ٢٣٨        |
| ٧- الراحة النفسية . . . . .                      | ٢٤٠        |
| ٨- ممارسة الرياضة . . . . .                      | ٢٤١        |
| <b>الفصل الثالث - إدارة شؤون العيش . . . . .</b> | <b>٢٤٣</b> |
| * المنطلق النظري: . . . . .                      | ٢٤٣        |
| ١- الله - تعالى - ضامن لرزق العباد . . . . .     | ٢٤٣        |
| ٢- العمل في الحصول على الرزق عبادة . . . . .     | ٢٤٤        |
| ٣- الأكل من عمل اليد . . . . .                   | ٢٤٥        |
| ٤- الغني الشاكر أم الفقر الصابر . . . . .        | ٢٤٥        |
| ٥- أسباب الفقر في العالم الإسلامي . . . . .      | ٢٤٧        |
| ٦- التوسط في الإنفاق . . . . .                   | ٢٤٨        |

|                                               |
|-----------------------------------------------|
| * أسلوب ووسائل في تدبير شؤون العيش: ..... ٢٤٩ |
| ١- الاستقامة والالتزام ..... ٢٥٠              |
| ٢- التفوق ..... ٢٥٠                           |
| ٣- حاول تحسين دخلك ..... ٢٥١                  |
| ٤- تعود تأجيل الرغبات ..... ٢٥١               |
| ٥- اكتساب المهارات ..... ٢٥٢                  |
| ٦- اغتنام الفرص المتاحة ..... ٢٥٤             |
| ٧- السفر باب من أبواب الرزق ..... ٢٥٤         |
| ٨- توفير شيء من الدخل ..... ٢٥٥               |
| ٩- إدارة الإمكانيات المحدودة ..... ٢٥٦        |
| ١٠- لا تجمد أموالك ..... ٢٥٧                  |
| ١١- العلاقات الحسنة مصدر رزق ..... ٢٥٧        |

**الباب الخامس**  
**العيش في الزمان الصعب**  
**العلاقات الاجتماعية**

|                                                   |
|---------------------------------------------------|
| الفصل الأول- أهمية العلاقات الاجتماعية. ..... ٢٦١ |
| ١- تشتت الذات الإنسانية ..... ٢٦٢                 |
| ٢- المساعدة على فهم العالم ..... ٢٦٢              |
| ٣- إشباع الحاجات العاطفية ..... ٢٦٣               |
| ٤- المساعدة على مواجهة الصعاب ..... ٢٦٤           |

|           |                                              |
|-----------|----------------------------------------------|
| ٢٦٧ ..... | <b>سمات اللبنة الصالحة:</b>                  |
| ٢٦٨ ..... | ١- الالتزام .....                            |
| ٢٦٩ ..... | ٢- التواضع .....                             |
| ٢٧٠ ..... | ٣- الصبر .....                               |
| ٢٧٠ ..... | ٤- الرحمة .....                              |
| ٢٧١ ..... | ٥- المبادرة الفردية .....                    |
| ٢٧٢ ..... | ٦- اللباقة .....                             |
| ٢٧٣ ..... | - مظاهر اللباقة .....                        |
| ٢٧٥ ..... | ٧- صناعة المشاعر .....                       |
| ٢٧٧ ..... | ٨- الألفة: .....                             |
| ٢٧٧ ..... | أ- طيب الكلام وإلاته .....                   |
| ٢٧٩ ..... | ب- الجداربة بالثقة .....                     |
| ٢٨١ ..... | ج- الوضوح .....                              |
| ٢٨٢ ..... | د- تقنيات في إيجاد الألفة .....              |
| ٢٨٥ ..... | ٩- تقبّل النقد: .....                        |
| ٢٨٦ ..... | أ- بيان العيوب هدية .....                    |
| ٢٨٦ ..... | ب- الاستماع للنقد بقلب مفتوح .....           |
| ٢٨٦ ..... | ج- استيعاب الناقد .....                      |
| ٢٨٦ ..... | د- الاستفسار من الناقد .....                 |
| ٢٨٧ ..... | هـ- عدم إفهام الناقد أنه مخطئ .....          |
| ٢٨٧ ..... | وـ- تلخيص ما يتضمنه النقد .....              |
| ٢٨٧ ..... | زـ- تنفيذ ما تم الاتفاق عليه .....           |
| ٢٨٩ ..... | <b>الفصل الثاني - الاتصال الإنساني</b> ..... |
| ٢٨٩ ..... | - تعريف الاتصال .....                        |

|           |                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ٢٩٠ ..... | -كيف نجعل اتصالنا جيداً؟ .....                                   |
| ٢٩٠ ..... | ١- تكوين الانطباع الأولي .....                                   |
| ٢٩٢ ..... | ٢- اعرف نفسك .....                                               |
| ٢٩٣ ..... | ٣- الدقة في استخدام اللغة .....                                  |
| ٢٩٥ ..... | ٤- الاتصال عبر الهاتف .....                                      |
| ٢٩٥ ..... | ٥- الخطاب المؤثر .....                                           |
| ٣٠١ ..... | -الإصغاء الجيد: .....                                            |
| ٣٠١ ..... | ١- ميزات الإصغاء .....                                           |
| ٣٠٢ ..... | ٢- تحسين الإصغاء .....                                           |
| ٣٠٧ ..... | <b>الفصل الثالث - مبادئ ومفاهيم في العلاقات الاجتماعية .....</b> |
| ٣٠٧ ..... | ١- التوازن بين التعقل والانفعال .....                            |
| ٣١٠ ..... | ٢- رعاية العلاقة الخاصة: .....                                   |
| ٣١٠ ..... | أ- ندرة الطراز الرفيع من الإخوان .....                           |
| ٣١١ ..... | ب- أسباب انعدام الصداقة الحميمة .....                            |
| ٣١٢ ..... | ج- ما يجب توفره في الصديق .....                                  |
| ٣١٣ ..... | د- أشكال رعاية الصداقة .....                                     |
| ٣١٥ ..... | ٣- العلاقات الشفيفة: .....                                       |
| ٣١٥ ..... | - أهميتها .....                                                  |
| ٣١٦ ..... | - ما يمنع علاقاتنا الشفافية .....                                |
| ٣١٧ ..... | ٤- العلاقات الأسرية: .....                                       |
| ٣١٧ ..... | أ- ركود الحياة الزوجية .....                                     |
| ٣١٧ ..... | ب- عزل متاعب الحياة عن المنزل .....                              |
| ٣١٨ ..... | ج- علاقة الزوجين تقوم على التخالف .....                          |

|                                                  |                                               |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ٣١٩ .....                                        | د- الاهتمام بالتفاصيل الصغيرة .....           |
| ٣١٩ .....                                        | هـ- الانسحاب من الحوار .....                  |
| ٣١٩ .....                                        | وـ- حب الاستهلاك عند المرأة .....             |
| ٣٢٠ .....                                        | ٥- منح الثقة : .....                          |
| ٣٢١ .....                                        | - منح الثقة يقوم على طرفين .....              |
| ٣٢١ .....                                        | - الجمع بين الثقة والنظام .....               |
| ٣٢١ .....                                        | - خطر حجب الثقة .....                         |
| ٣٢٢ .....                                        | - أسس في منح الثقة .....                      |
| ٣٢٣ .....                                        | ٦- علاقات لنفع الجميع : .....                 |
| ٣٢٣ .....                                        | - التكافؤ في العلاقات .....                   |
| ٣٢٤ .....                                        | - الاستقامة هي حجر الزاوية في العلاقات .....  |
| ٣٢٤ .....                                        | - الموازنة بين الذات والآخر .....             |
| ٣٢٥ .....                                        | - عقلية الوفرة .....                          |
| ٣٢٦ .....                                        | ٧- إيضاح التوقعات .....                       |
| <b>الفصل الرابع- التعامل مع الاختلافات .....</b> |                                               |
| ٣٢٩ .....                                        | <b>أسباب وجود الاختلاف :</b> .....            |
| ٣٢٩ .....                                        | ١- اختلاف القيم والأفكار .....                |
| ٣٣٠ .....                                        | ٢- التنوع وكثرة الخيارات .....                |
| ٣٣٠ .....                                        | ٣- اجتماع الناس يولد التوترات .....           |
| ٣٣٠ .....                                        | ٤- محدودية الموارد .....                      |
| ٣٣١ .....                                        | <b>أسباب جزئية للاختلاف</b> .....             |
| ٣٣١ .....                                        | <b>كيف نقلل من الخلافات مع الآخرين؟</b> ..... |
| ٣٣١ .....                                        | ١- تقليل الاعتماد على الآخرين .....           |

|                                              |         |
|----------------------------------------------|---------|
| ٢ - عدم الإسراف في إعطاء الوعود .....        | ٣٣٢     |
| ٣ - التخلص من سوء الفهم .....                | ٣٣٢     |
| ٤ - لا تغضب .....                            | ٣٣٢     |
| ٥ - البحث عن الحلول عوضاً عن اللوم .....     | ٣٣٢     |
| ٦ - التقليل من إصدار الأحكام .....           | ٣٣٣     |
| ٧ - محاولة فهم الدوافع السلوكية لآخرين ..... | ٣٣٣     |
| <br>إدارة الخلافات وحلها: .....              | <br>٣٣٣ |
| ١ - ما يثير الخلاف هو الالتباس .....         | ٣٣٣     |
| ٢ - تحديد نقاط الخلاف .....                  | ٣٣٤     |
| ٣ - تهيئة الجو النفسي للحل .....             | ٣٣٤     |
| ٤ - توجيه المزيد من الأسئلة .....            | ٣٣٤     |
| ٥ - المحافظة على الهدوء .....                | ٣٣٤     |
| ٦ - الإغصاء عن الدوافع والمشاعر .....        | ٣٣٤     |
| ٧ - تجاوز الماضي إلى الحاضر .....            | ٣٣٥     |
| ٨ - الاعتراف بالخطأ .....                    | ٣٣٥     |
| ٩ - لفت نظر الخصم إلى هدف مشترك .....        | ٣٣٥     |
| ١٠ - الاستنجاد بالزمن .....                  | ٣٣٥     |
| <br>الخاتمة .....                            | <br>٣٣٧ |
| فهرس المراجع المختارة .....                  | ٣٣٩     |
| فهرس الأفكار والمقولات العامة .....          | ٣٤٥     |
| الفهرس .....                                 | ٣٧١     |

\* \* \*